1159

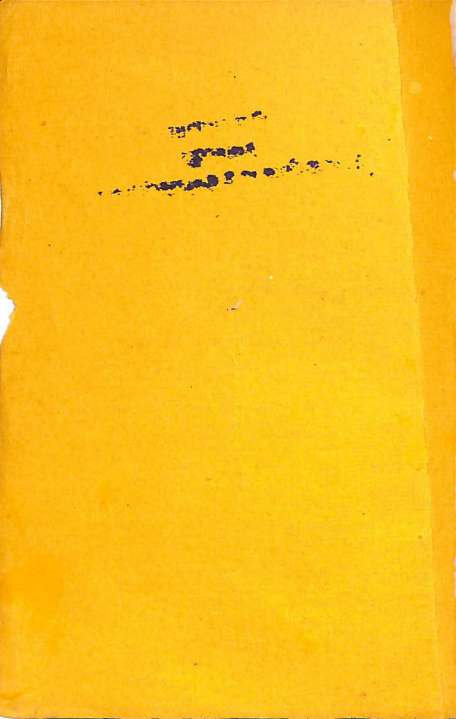
# சிவஞானபோதம் உரைநடை

சாதன இய**ல்** (ஏழு, எட்டு, ஒன்பது குத்திரங்கள்) மூ**ன்ரும்** பகுதி

ACC NO 25393



திருவாவடுதுறை ஆதீனம் 1972



# Seinus in Best of the Branch o

சிவமயம்

திருக்கயிலாய பரம்பரைத் திருவாவடு துறை ஆதீனத்துப் பிரதம பரமாசாரியர்

ஸ்ரீ பஞ்சாக்கரதேசிகமூர்த்திகள்

நிறைபணிவி**ழாமல**ர்

பரிதாபி — புரட்டாசி — அசுபதி

25-9-1972

, 表意地。 WALL WATER BURNET

வெளியீடு எண் 271.

சிவமயம் திருச்சிற்றம்பலம்

## சிவஞானபோதம் உரைநடை

சாதன இயல்

[ஏழு, எட்டு, ஒன்பது சூத்திரங்கள்]

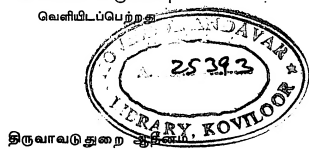
மூன்ரும் பகுதி

Conventiny:

A Ing Chimper as

தருக்கயிலாயபரம்பரைத் தருவாவடு ஆண் இடித்து இருபத்திரண்டாவது குருமகாசந்நிதானம் ஸ்ரீ-ல-ஸ்ரீ அம்பலவாணதேசிக் சுவாமிகள்

கட்ட ஊயிட்டருளியபடி



ः भागमान्यस्य ः ग्रेक्टमङ्के

TOTAL STREET

ழு நமசிவாயமூர்த்தி அச்சகம் :

— திருவாவடுதுறை —

## அன்பளிப்பு : தஞ்சாஆர் நடராகு பீள்ளை உலகரு: நண்ணில் தா

## இப்புத்தகத்தில் அடங்கியவை

|                    | பக்க எண் |
|--------------------|----------|
| முகவுரை            | எ        |
| ஏழாம் சூத்திரம்    | <br>1    |
| எட்டாம் சூத்திரம்  | 31       |
| ஒன்பதாம் சூத்திரம் | 74       |

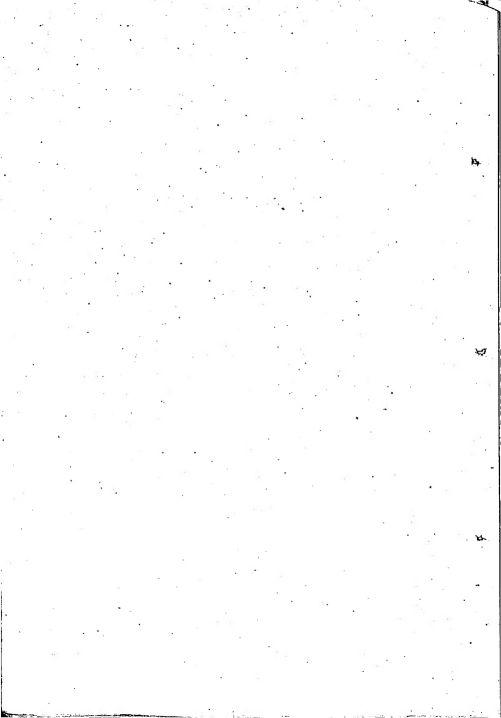
#### குருமரபு வாழ்த்து

கயிலாய பரம்பரையிற் சிவஞான போதநெறி காட்டும் வெண்ணே பயில்வாய்மை மெய்கண்டான் சந்ததிக்கோர் மெய்ஞ்ஞான பாநு வாகிக் குயிலாரும் பொழிற்றிருவா வடுதுறைவாழ் குருநமச்சி வாய தேவன் சயிலாதி மரபுடையோன் திருமரபு நீடூழி தழைக மாதோ.

— ஸ்ரீ மாதவச்சிவஞானயோகிகள்.



ஸ்ரீ நமசிவாயமூர்த்திகள்



---சிவமயம்

#### முகவுரை

திருச்சிற்றம்பலம்

'' குறிக ளும்மடை யாளமும் கோயிலும் நெறிக ளும்மவர் நின்றதோர் நேர்மையும் அறிய ஆயிரம் ஆரணம் ஓதினும் பொறியி லீர்மன மென்கொல் புகாததே.''

திருச்சிற்றம்பலம்

– திருக்குறுந்தொகை.

சிவஞானபோதம் உரைகடையாகிய இம்மூன்ரும் பகுதியில் 7, 8, 9 ஆம் சூத்திரங்கள் மூன்றும் உரை நடையாக வெளிவருகின்றன. முன்பு, ஒன்று முதல் ஆறு சூத்திரங்களின் உரைகடை இரண்டு பகுதிகளாக வெளியிடப்பட்டுள்ளன. இனி 10, 11, 12 சூத்திரங் கள் உரைநடையாக வெளிவரவுள்ளன. இப்போது சூத்**திரங்களும்** வெளிவந்த மூன் ற உண்மையக இயலாகும். பயனியல் ஒன்றே காரத்துச் சாதன நான்காம் பகுதியாம். ஆதவின், பயனியல் முடிவிலே சிவஞானபோதத்தைப் பற்றிய பல குறிப்புக்கள் விரி வாக எழுதவேண்டி இதில் ஒன்றும் இருத்தலால் விரித்தெழுதிலேன். முன்பு வெளிவந்த 1 - 6 சூத்திரங் களின் உரைகடை சைவ மெய்யன்பர்கட்குப் பெரும் பயன் விண்வித்ததுபோலவே இம்மூன்ரும் பகுதியில் உள்ள சாதன இயல் 7, 8, 9 சூத்திர உரை ஈடைகளும் பெரும்பயனத் தருவனவாம் என்னும் துணிபு மிக வுடையேன்.

சிவக்ஷேத்திர குருக்ஷேத்திர பரிபாலனங்களும், சித்தாந்த சைவ பரிபாலனம் செந்தண்டமிழ் மொழிப் பரிபாலனங்களும், திருமந்திர வெளியீடும் திருமந்திர மாநாடும் நடைபெறுவித்து, பேரூர்ப் புராணத்தையும், திருநாகைக்காரோணப் புராணத்தையும், குறிப்புரை முதனியவற்றுடன் வெளிவரச் செய்து மெய்கண்ட சாத்திரப் பிரதிட்டாசாரிய மூர்த்திகளாய் இத்திருவா வடுதுறை ஆதீனத்திலே இருபத்திரண்டாவது மகாசந்நிதானமாக இப்பொழுது வீற்றிருந்து ஞானச் செங்கோல் செலுத்திவரும் ஸ்ரீலஸ்ரீ அம்பல வாணதேசிக் சுவாமிகள் கட்டள்யிட்டருளியபடியே தொடர்க்து இம்மூன்ரும் பகுதியும் இன்று திருக் கயிலாய பரம்பரைத் திருவாவடுதுறை ஆதீனத்துப் பிரதம பரமாசாரியர் ஸ்ரீபஞ்சாக்கர தேசிக மூர்த்திகள் புரட்டாசி அசுபதி நாளில் நிறைபணிவீழா மலராக வெளிவருகிறது.

ஒன்றுக்கும் பற்ருத எளியனே கேயும் ஆட்கொண் டருளி இப்பணிவிடையையும் ஏற்றருளும் ஸ்ரீலஸ்ரீ மகா சக்கிதானத்தின் திருவடித் தாமரைகளே முப் போதும் எப்போதும் அடியேன் சிக்தித்து வக்தித்து வாழ்த்துகின்றேன்.

இங்ஙனம்,

திருவாவடுதுறை இத்தாந்தரைவமணி — 16—9—72. த. ச. மீனுட்சிசுந்தரம்பிள்ளே. ஆதீன வித்துவான்.



திருக்கயிலாய பரம்பரைத் திருவாவடுதுறை ஆதீனம் இருபத்திரண்டாவது குருமகாசந்நிதானம் ஸ்ரீ–ல–ஸ்ரீ அம்பலவாணதேசிக பரமாசாரிய சுவாமிகள்

## சிவஞானபோதம் உரைநடை

ஏழாம் சூத்திரம்

உண்மை அதிகாரம் – சாதன இயல்

யாவையும் சூனியம் சத்தெதி ராகலின் சத்தே யறியா தசத்தில தறியா(து) இருதிறன் அறிவுள திரண்டலா வான்மா.

முன்னுள்ள ஆறு சூத்திரங்களிலும் சிவாகமங் களில் சொல்லப்படும் பதி பசு பாசம் என்னும் மூன்று பொருள்களினது பொது இயல்பைத் தூலாருந்ததி இலக்கணம் பிரமாணம் நியாயத்**தி**னுல் என்னும் இரண்டு வகையாலும் ஆராய்ந்து உணர்த்தின ஆசிரியர் மெய்கண்டதேவர், அம்முப்பொருள்களுள், பயன் பெறுதற் பொருட்டுச் சாதித்தற்கு உரிய அதி காரியின் இயல்பும், சாதனமும், சாதிக்கும் முறையும் ஆகிய மூன்றும் சாதன இயலில் மூன்று சூத்திரங் களால் கூறத் தொடங்கிச் சாதித்தற்குரிய அதிகாரியின் இயல்பு முதற்கண் இந்த ஏழாஞ் சூத்திரத்தால் கூறத் தொடங்கிஞர். ஆதலால், இவ்வியல் சாதன இயல் என்னும் பெயரிண உடையதாயிற்று.

இச்சூத்திரத்தின் கருத்து யாதெனில், மேலதற்கு ஓர் புறனடை உணர்த்துதல் நுதலிற்று; நுதலல் -கருதல். இக்கருத்துரையின் பொருளாவது: முற்சூத்திரத் தால் அசத்து இத்தன்மையது எனவும், சத்து இத் தன்மையது எனவும், உணர்த்தியபோது, அசத்து இத்தன்மையது எனவும் சத்து இத்தன்மையது என வும் உணரும் பொருள், அவ்விரண்டனுள் ஒன்ரே வேரு என்று ஐயம் உண்டானபொழுது அவ்விரண் டனுள் ஒன்று என்று கொள்ளுதல் பொருத்தமுடைய தன்று என்று மறுத்தற்பொருட்டு அசத்து சத்து என்னும் இரண்டிற்கும் வேருய் எஞ்சியுள்ளதாகிய சதசத்தின் இயல்பை உணர்த்துமுகத்தால் சாதித்துப் பயன் பெறுதற்கு உரிய அதிகாரியின் இயல்பு இத் தன்மையது என்று இச் சூத்திரம் உணர்த்துகின்றது என்பதாம்.

உயிரின் இயல்பு உணர்த்தும் முறையில் அதிகாரி யின் இயல்பு உணர்த்துதல் எவ்வாறு எனில், சத்தைச் சார்ந்து சத்தையும் அசத்தைச் சார்ந்து அசத்தையும் அறிதல் உயிரின் இயல்பு. ஆதலால் உயிர் சதசத்து எனப்பட்டது. இதனல் சத்தை அடைதற்கு அதிகாரம் உடையது உயிர் எனப்பட்டு அவ் அதிகாரி இயல்பு உணர்த்தியவாறு அறிக. சத்தை அடைதற்குரிய உரிமை தனக்கு உண்டு என்னும் அறிவுடைமையே சாதனவகையில் உயிருக்குச் சிறப்பிலக்கணம்.

ஆருஞ்சூத்திரம் பொது அதிகாரம்; இந்த ஏழாஞ் சூத்திரம் உண்மை அதிகாரம். ஆருஞ்சூத்திரம் இலக் கண இயல்; இந்த ஏழாம் சூத்திரம் சாதன இயல். இவ்வாறு அதிகாரத்தாலும் இயலாலும் இரண்டு சூத்திரங்களும் வேருயுள்ளன. ஆயினும், இரண்டிற்கு முள்ள சம்பந்தம் உணர்ந்துகொள்ளுதற்பொருட்டு ஆசிரியர் இவ்வேழாஞ் சூத்திரத்திற்கு, 'மேலதற்கோர் புறனடை உணர்த்துதல் நுதலிற்று' எனக் கருத்துரை செய்தார். சம்பந்தமாவது சத்து அசத்தை அறியாது. அசத் துச் சத்தை அறியாது என ஆரும் சூத்திரமும்; அவ்வா ருயின் அவ்விரண்டிணயும் அறிவது யாது என்னும் சந்தேகத்திண் நீக்கி, உயிரே அவ்விரண்டிணயும் அறியும் என ஏழாம் சூத்திரமும் கூறுதலாம்.

ஒரு வாக்கியத்துள் சொல்லாது எஞ்சி நின்ற பாகம் புறனடை எனப்படும். இங்ஙனம் கூறுவது வட மொழியாளர் மதம்; இதணே வாக்கிய சேடம் என்பர். எஞ்சி நின்றது சதசத்தாகும்.

இச்சூத்திரத்துள் கூறப்படும் மூன்று அதிகரண மும் மூன்று புறனடையோ என்று மயங்காது இருத்தற் பொருட்டு ஓர் புறனடை என்று கூறியுள்ளார். ஆத லால் முன்னுள்ள இரண்டு அதிகரணமும் மூன்ரும் அதிகரணத்தைச் சாதித்தற்கு ஏதுவாய் நிற்றலால் ஒரு பொருள்மேல் வந்தன என்று உணர்க. எவ்வா றெனில், சத்தினிடத்து அசத்துப் பிரகாசியாது; அசத் தினுக்கு உணர்வின்று. ஆதலால், 'இருதிறன் அறி வுளது இரண்டலா ஆன்மா' என்றவாரும்.

ஒன்றை அறிந்தபொழுது அங்ஙனம் அறிந்ததன லாகிய பயணப்பெறுதற்கு உரிய முயற்சியைச்செய்யத் தொடங்கினவர்க்கு அம்முயற்சியைச் செய்து முடிக்கும் வலிமை தமக்கு உண்டு என்பதும், அம்முயற்சியைச் செய்து முடித்தலால் வரும் பயன் இது என்பதும், அப்பயணத் தருவதற்குரிய சாதனமாவது இது என் பதும், அச்சாதனம் வருவதற்குரிய வழிஇது என்பதும் உணர்ந்தால் முயற்சி செய்தற்கண் ஊக்கமுண்டாகும்; உணராவிட்டால் ஊக்கமுண்டாகாது. ஆதலால், சாதித்துப் பயன்பெறுதற்குரிய அதிகாரியின் இயல்பை உணர்த்துகின்ற இந்தச் சூத்திரம் முதலில் வைக்கப் பட்டது. இச்சூத்திரத்தின் பொருள் யாதெனின், முற்சூத் திரத்தில் கூறப்பட்ட அசத்து சத்து என்னும் இரண்ட னுள் வாக்கு மஞதீதமாகிய சிவசத்தின் சந்நிதியில் அசத்தெல்லாம் பாழ். ஆதலால் சத்தாகிய சிவம் அசத் தாகிய பிரபஞ்சத்தை அறியாது. அசத்தாகிய பிரபஞ் சம் அறிவில்லாத சடப்பொருள் ஆதலால் சத்தாகிய சிவத்தை அறியாது. ஆதலால் இவ்விரண்டு பொருளே யும் அறியும் பொருள் ஒன்றுண்டு என்பது பெறப் படும். அப்பொருள் சத்தாதல் தன்மையும் அசத்தாதல் தன்மையும் ஆகிய இருதன்மையும் இன்றிச் சதசத்தா யுள்ள உயிராகும் என்பதாம்,

அசத்து சத்தை அறியாது என்பதற்கு அசத்து சத்தெதிர் சூனியம் என்பதே ஏதுவாக நிற்றற்குப் பொருத்தம் உடையதாகவும். அசத்து அறிவிலது என்று வேறே ஏதுக் கூறியதன் காரணம் என்ன எனின், அசத்தான கருவிகள் முத்திநி‰யில் சிவகர ணங்களாய் ஆன்மாவின் சந்நிதியைச் சார்ந்து முதல் வன் சந்நிதியிலும் (சத்தின் எதிரிலும்) நிற்கும் என் பாரை மறுத்தற்குக் கூறியருளினர் என்க. இக்கருத் ''சத்தின் முனிலாமையானும் · தணக்கொ துப்பற்றி டொன் றுணர்தலானும்'' (சித்தி. சூ. 7 : 1) அதாவது சத்தெதிர் சூனியம் அறிவிலது என்னும் இரண்டு ஏ துவையும் வழிநூலாசிரியர் கூறியருளினர்.

அறிதல் என்பது இவ்விடத்தில் அனுபவ அறிவை உணர்த்தி நின்றது. ஆகவே, சத்து அறியாது என் பதற்கு, ஒருசேர அறியும் என்பதனேடும் உயிர்க்கு அறிவித்தற்பொருட்டு அறியும் என்பதனேடும் முரணுத வாறு தன் அனுபவத்தின் பொருட்டு அறியாது என்று கொள்க. இனி உயிரின் அறிவு பலவேறு வகைப்படு மாயினும் அவையெல்லாம் ஆராய்ச்சி அறிவு அனுபவ அறிவு என்னும் இருவகையினுள் அடங்கும். அவற் றுள், ஆராய்ச்சி அறிவாவது ஒரு பொருளேக் கருவி களால் அறிவது. அனுபவ அறிவாவது ஒரு பொருளே நேரே அறிவது. ஆகவே, இருதிறன் அறிவுளது என்றதற்குச் சத்து அசத்து இரண்டணேயும் அனுபவ மாக அறியும் அறிவுடையது என்க.

இருதிறனும் இரண்டும் என்று வரவேண்டிய் முற் றும்மைகள் மறைந்துநின்றன.

இச்சூத்திரம் மூன்று அதிகரணங்களேயுடையது.

### முதல் அதிகரணம்

'ஈண்டுச் சத்தினிடத்து அசத்துப் பிரகாசியாது என்றது' என்பது மேற்கோள். பிரபஞ்சம் சிவஞல் அறியப்படாது எனக் கூறுகின்றது.

இம்மேற்கோள் கூறும் பொருள் யாது எனில், ''தந்திடும் சிவனவன்றன் சந்நிதி தன்னில் நின்றே'' (சித்தி. சூ. 1 : 19) அதாவது 'சிவசத்தியின் சங்கற்ப மாகிய சந்நிதியினுலேயே மாயை தன் காரியங்க2ோத் தோற்றுவிக்கும்' எனவும், ''கூடுமொளி வளர்குடி‰ மாயை மேவி'' (சிவப். 14) அதாவது 'சிவபெருமான் சுத்த மாயையிணப் பொருந்தி' எனவும், ''தாரகமாம் அத்தன் தாள்நிற்றல்'' (முதற் சூத். 2ஆம் அதி) 'மாயை தனக்கு ஆதாரமாகிய சிவசத்தியில் நிற்கும்' எனவும், 'விமலனுக்கோர் சத்தியாய்' (சித்தி. சூ. 2:53) ்பிரபஞ்சத்திற்கு முதற்காரணமாகிய மாயை முதல்வ னுக்குப் பரிக்கிரக சத்தி எனவும், ''உலகமே உருவ மாக" (சித்தி. 5: 7) அதாவது உலகமெல்லாம் முதல் வனுக்கு வடிவம் எனவும், ''அத்துவா மூர்த்தியாக'' (சித்தி. 1: 56) அதாவது மந்திரம் பதம் வன்னம் தத்துவம் புவனம் க‰ என்னும் ஆறு அத்துவாக்

களும் முதல்வனுக்கு வடிவம் எனவும், ''இரு நிலனுய்த் தீயாகி நீருமாகி...நின்ற வாறே'' (திரு நாவு. தேவா) அதாவது முதல்வன் நிலனும்த் தீயாய் நீராய் நிற் கின்ருன் எனவும், இங்ஙனம் கூறப்படும் தன்மை யுடைமையால் சூனியமாகாத பிரபஞ்சத்தைச் சத்தாகிய சிவத்தின் எதிர் சூனியம் என்பது பொருந்தாது எனவும், சிவமானது உயிரிண இடமாகக்கொண்டு நின்று உயிரின் பொருட்டு அறியும் எனவும் சிவாத்து வித சைவர் கூறுவர்.

சுட்டுணர்வால் அறியாது அறிந்தாங்கு அறியும் சிவத்தின் முன்னர், சுட்டி அறியப்படும் அசத்தாகிய பிரபஞ்சம் இது குடம், இது ஆடை என்று நம்போன் றவர்களால் வேருகச் சுட்டி அறியப்படுதல்போல, அச் சிவஞல் இது குடம் இது ஆடை எனச் சுட்டி அறியப் படும்படி வேருக விளங்கித் தோன்ருது எனக் கூறி அவர்களே மறுத்தருளினர் ஆசிரியர் என்பதாம்.

முதல்வனுக்கு இயல்பாகவே உள்ள சிறப்புக் குணங்களுள் ஒன்ளுகிய இயற்கை உணர்வின் முன் னர்க் கருவிகளோடு கூடுதலால் உண்டாகும் பொது இயல்பாகிய செயற்கைச் சுட்டுணர்வு பிரதாசித்து நில்லாமையால், 'ஈண்டுச் சத்தினிடத்து அசத்துப் பிரகாசியாது' என மேற்கோள் கூறியது.

சூனியம் என்றது வீளங்காது நிற்றல் என்னும் பொருளேயுடையது. ஆதலால் சத்தெதிர் யாவையும் சூனியம் என்பது பொருந்தாது என்னும் சிவாத்துவித சைவர்களே மறுத்து, 'சத்தெதிர் யாவையும் சூனியம்' என்பது பொருந்தும் என வலியுறுத்தியவாருயிற்று என்க. இக்கருத்துப்பற்றியே ''மூனேத்திடா தசத்துச் சத்தின் முன்'' (சித்தி. சூ. 7: 1) என்று வழி நூலா சிரியர் கூறியருளினர்.

செயற்கைச் சுட்டுணர்வு பிரகாசித்து நில்லாமை யாவது, இயற்கை உணர்வோடு ஓப்ப ஒன்ருய் நில் லாமை. இயற்கையுணர்வு என்பது கருவிகளின் துணே யின்றித் தாகை அறியும் அறிவு, செயற்கையுணர்வு என்பது கருவிகளின் து‱னயால் அறியும் அறிவு. இந்தச் செயற்கை உணர்வானது இயற்கையாய் வேண்டப்படும். முடியாத பொருளுக்கே உணர இயற்கை உணர்வுடைய பொருளுக்குச் செயற்கை உணர்வு வேண்டப்பட மாட்டாது. இயற்கையுணர்வு எக்காலத்தும் நிஃபெற்றிருக்கும் தன்னியல்பாகும். செயற்கையுணர்வு சேர்ந்தபோது உண்டாவதாலும், சுதந்திரமாய் இல்லாமையாலும் தோன்றி மறைவதான பொது இயல்பாம். ஆகவே, நிஃவெற்ற தன்னியல்பு மெய்யெனவும், தோன்றி மறைவதான பொது இயல்பு பொய்யெனவும்படும். பொய் என்பது நிணேயாமை ஈண்டு மெய் என்பது நின் றது. யைக் குறித்து இயற்கையுணர்வை உணர்த்திநின்றது. பொய்யென் \_\_ பது செயற்கையுணர்வை உணர்த்திநின்றது. நிற் கவே மெய்யறிவின் முன்னர் அதஞேடு ஓப்பப் பொய் யறிவும் விளங்கி நிற்கமாட்டாது. ஆதலால் மெய்ப் பொருளின் முன்னர் பொய்ப்பொருள் பிரகாசிக்க மாட்டாது.

இங்ஙனம் மெய் பொய் என்பவைகட்கு இயற்கை யுணர்வு செயற்கையுணர்வு என்று பொருள் சொல்லத் தெரியாதவர்கள் சொல்லுவனவெல்லாம் மேற்கோஃாச் சாதித்தற்குரிய ஏதுவாகாது 'கூறியது கூறல்' என்னும் குற்றமாய் முடியும் என்க.

சிவாத்துவித சைவர் மீண்டும் எல்லாவற்றையும் ஓரே காலத்தில் உணரும் முற்றுணர்வுடைய சிவத் துக்கு அசத்தாகிய பிரபஞ்சத்தை அறியும் சுட்டுணர் () வும் உண்டு என்று சொன்னுல் வருங்குற்றம் என்ன

O

என்று வினைய்பதற்குக் கூறிய விடையாகிய 'மெய்யி னிடத்துப்பொய் அப்பிரகாசமாய் நிற்றலான்'என்னும் ஏ துவால் மேற்கோஃாச் சாதித்தருளியமை காண்க. சுட்டுணர்வு இல்லாமையால் முதல்வன் தாகிய பிரபஞ்சத்தை அறியான் என்று கொண்டால் அவனுடைய முற்றுணர்வுக்குக் குற்றம் உண்டாகும் என்று மீண்டும் சிவாத்துவித சைவர் கூறுவாராயினர். முதல்வனுடைய வியாபகத்துள் அடங்கி வியாப்பிய மாய் நிற்பன பசு பாசங்களாம். அங்ஙனம் வியாப்பிய ு \_\_\_\_ மான பசு பாசங்களோடு வேருய் நில்லாது உடனுய் நிற்கும் முதல்வ**ஞல் வேருக இது குடம்** இது ஆடை எனச் சுட்டி அறியப்படுவன ஒன்றுமில்‱. ஆதலால் அறிந்தவாறே அறிவன். ஞாயிற்றின் முன்பு இருள், ஞாயிறுபோல விளங்கித் தோன்ருமல் நிற்கும். முதல்வ ஞகிய சி**வ**த்தின் முன்பு நன்மையில்லாத பிரபஞ்சம் அச்சிவம்போல விளங்கித் தோன்ருது நிற்கும். ஙனம் பிரபஞ்சம் விளங்கித் தோன்ருமையால் அப் பச<u>ு</u> பாசங்களோடு உடஞய்நிற்கும் முதல்வன் அசத்தாகிய பிரபஞ்சத்தை அறிவானுயின் . அறிந்தவாறே அங்ஙனமன்றி நம்மவர்போல இது குடம் இது ஆடை என வேருகச்சுட்டி அறியமாட்டான். ஆதலால் அசத்தாகிய பிரபஞ்சத்தை அறிவதாகிய சுட்டுணர்வு முற்றுணர்வைத் தடுப்பது ஆதலால் அச் சுட்டுணர்வு இல்லாதிருத்தலே முதல்வனுக்கு மேம்பா டாகும்; குற்றமாகாது. எனக்கூறி அவர்களே மறுத்து ஏதுவை உதாரணத்தால் ஆசிரியர் மெய்கண்டதேவ நாயஞர் வலியுறுத்தருளினர். உதாரணம் வருமாறு: அந்நியமி லாமை அரற்கொன் றுணர்வின்ரும் அந்நியமி லான சத்தைக் காண்குவனேல் – அந்நியமாக் காணன் அவன்முன் கதிர்முன் இருள்போல மாணு அசத்தின்மை மற்று. என்பதாம்.

ஞாயிற்றின் முன் இருள், விளங்கித் தோன்ளு மைக்கு மட்டும் உவமையாதலால் ஏகதேச உவமான மாம். இந்தக் கருத்துப்பற்றியே வழி நூலாசிரியரும் ''முணேத்திடாது அசத்துச் சத்தின்முன் இருள் இரவி முன்போல்'' (சித்தி. சூ. 7: 1) அதாவது இரவி முன் இருள் முணத்து நில்லாமைபோல, அசத்து சத்தின் முன் முணத்து நில்லாது என்று கூறியருளினர்.

மாணுமை - வியாபக் உணர்வால் அறியப்படாமை. இன்மை - விளங்காதிருத்தல். கதிர் - கதிரையுடைய ஞாயிற்றை என்க.

#### இரண்டாம் அதிகரணம்

'இனி, அசத்தினுக்கு உணர்வின்று என்றது' என்பது மேற்கோள்.

இம்மேற்கோள் கூறும் பொருள் யாது எனில், சத்து என்று சொல்லப்படும் சிவம் அசத்தை அறியாது. ஆனுலும், பெத்தநி‰யில் ஆன்மா விளக்கைப்போல விகாரயில்லாமல் அறிவுமாத்திரையாய் இருந்து ஓன் றையும் அறியாமல் நிற்கும். அவ்வான்மாவின் சந்நிதி அசத்து என்று சொல்லப்பட்ட தனு கரணம் புவனம் போகம் என்பவற்றுள் ஒன்ருகிய (தத்துவங்கள்) அசத்தான சத்தம் முதலிய விடயங்களே அறியும். அதுபோல, முத்திநிஃலயில் கண்ணுடியில் (சாயை) நிழல் தோன்றுதல்போல ஆனமாவினிடத் துச் சிவத்தின் திருவருள் தோன்றும்; அதஞல் ஆன்மா சிவமாய் நிற்கும். ஆன்மா சிவமானபோது அவ்வான்மா சந்நிதியில் அறிந்து நின்ற பசு கரணங் களும் சிவகரணங்களாய் மாறிச் சிவத்தை அறியும் என்றலே பொருத்தமாம் என்பர் சிவசங்கிராந்த வாதி அசத்தான கரணங்களுக்கு (தத்துவங்களுக்கு)

அறிவு இல்லாமையால் சிவத்தை அறியாது எனக்கூறி அவர்களே மறுத்தருளிஞர் ஆசிரியர்.

சூத்திரத்தில் வந்துள்ள இலது என்பதற்கு உணர்வின்று என்பது பொருளாம். அசத்து என்பது இவ்விடத்தில் தத்துவப் பிரபஞ்சமாகும். காரியப் பிரபஞ்சமாகிய உலகம் அறிவிலது என்பது எல்லார்க் கும் தெரிந்தது. ஆதலால் அந்தக் காரியப் பிரபஞ் சத்திற்கு அறிவு இல்ஸே என்று கூறவேண்டா.

இவ்வாறு அவர்களே மறுத்தபொழுது மீண்டும் அவர்கள் பதிஞானம் பசுஞானம் என்பவைகளோடு சமமாகவைத்துப் பாசஞானம் என்று எண்ணப்படு தற்கு உரிமையுடைய அவ்வசத்தாகிய பாசத்தை அறி வுடையதன்று என்று சொல்லுதல் பொருந்தாது என்று கூறுவராயின், தூலமாய்நோக்கிஞல் அவ் அசத்துக்கு அறிவு உள்ளதுபோலத் தோன்றிஞலும் உண்மை உணர்விஞல் ஆராயும்போது அசத்தி னிடத்து அறிவில்லே என்றுகூறி அவர்களே மறுத்து,

'' அதுதான் நிரூபிக்கில் இன்ருகலான் '' என்னும் ஏதுவால் மேற்கோளேச் சாதித்தருளிஞர். பாசம் வாயிலாக (காரணமாக) உயிரிடத்து உளதாகும் ஞானத்தைப் பாசஞானம் என்ருர். இங்ஙனம் கூறுதலே உபசாரம் என்பர். ஆதலால், பாசத்துக்கு உரிய ஞானம் எனக்கொள்ளலாகாது என உணர்க.

இனி, காட்சியாவது நிருவிகற்பக் காட்சி, ஐயக் காட்சி, விபரீதக்காட்சி, சவிகற்பக்காட்சி என நான்கு வகைப்படும். அவற்றுள் ஒரு பொருஃ ப் பிண்டமாகக் காண்டல் நிருவிகற்பக்காட்சி. அதுவோ இதுவோ என ஐயுற்றுக் காண்டல் ஐயக்காட்சி. ஒன்றைப் பிறிதொன்ருகக்காண்டல் விபரீதக்காட்சி. உள்ளவாறு ċ.

விளங்கக் காண்டல் சவிகற்பக் காட்சி. சவிகற்பம் என் பது விகற்பத்தோடு கூடியது. விகற்பம் பொருளின் உண்மைத்தன்மை. இச் சவிகற்பக்காட்சியேகுற்றமற்ற காட்சியாம். இக்குற்றமற்றகாட்சியால் ஆராயுமிடத்துக் கருவிகட்கு அறிவில் என்று கூறியதலை கருவிக ளாகிய இந்திரியம் அந்தக் கரணங்களின் வழியால் உமிரினிடத்து உண்டாகின்ற ஞானத்தைக் கண்கண் டது மனம்நிணத்தது என அக்கருவிகளின் மேலே ஏற்றிப் பாசஞானம் என உபசரித்துக்கூறப்படும் அவ் வளவே; அன்றி, பாசத்திற்கு உளதாகிய ஞானம் எனக்காண்டல், ஆராயாத இடத்து உண்டாகும் அறி யாமையே அன்றிப் பிறிதில் வேன்க.

கண் ஒருபொருணக் காணுங்கால் காணும்தொழில் நிகழ்கின்றது என்றமட்டும் காண்டல் நிருவிகற்பக் காட்சி. கண்கண்டதோ உயிர் கண்டதோ எனக் காண்டல் ஐயக்காட்சி. கண்ணே கண்டது எனக் காண்டல் விபரீதக்காட்சி. கண்ணின் வழியாய் உயிர் கண்டது எனக் காண்டல் குற்றமற்ற சவிகற்பக் காட்சியாம்.

தூலமாய் நோக்கிஞல் அசத்து அறிவுடையது போலத் தோன்றுதலும், உண்மை உணர்விஞல் நோக்கிஞல் அசத்து அறிவிலதாதலும் எங்ஙனம் என்று அவர்கள் மீண்டும் விஞவுவாராயினர். பாலே நிலத்தில் காணப்படுகிற பேய்த்தேரை நீரென்று நிணத்து அதணே உண்ணும்பொருட்டு வருகிற நீர் வேட்கை உடையவனுக்கு அதணேச் சார்ந்தபொழுது அப்பேய்த்தேர் நீராகாது பொய்யாதல்போல, குருவி னுடைய உபதேசமொழியைப் பெருதவர்கள் அசத்து அறிவிணேயுடையதாக மதிப்பார்கள்; உபதேசமொழி யைப் பெற்றவர்கள் அசத்து அறிவிலது என்று ஆராய்ந்து அறிவார்கள் என்று அவர்களே மறுத்து உதாரணத்தால் ஏதுவை வலியுறுத்தருளிஞர்.

## உதாரண வெண்பா வருமாறு:

பேய்த்தேர் நீர் என்றுவரும் பேதைக்கு மற்றணேந்த பேய்த்தேர் அசத்தாகும் பெற்றிமையின் - வாய்த்ததணேக் கண்டுணர்வார் இல்வழியிற் காணும் அசத்தின்மை கண்டுணர்வார் இல்லதெனக் காண்.

என்பதாம்.

பாஃலநிலத்தின் கண்ணே ஒருவன் செல்கின்ருன். அந்நிலத்தில் தண்ணீரும், மரம் செடி முதலியனவும் இன் நி அவதிப்படுகிருன். நீருமில்‰, நிழலுமில்‰. தீர்வேட்கை மிகுதியாயிற்று. வெய்யீல் மிகுதியால் அங்கே காணப்படுகின்ற பேய்த்தேர் என்று கான‰ நீர் என்று எண்ணி உண்ணும் படும் பொருட்டு அறியாமையால் கான‰ அடுத்துச் செல் கின்ருன். செல்லச் செல்ல நீரில்ஜே, கானல்தான் தீராகத் தெரிந்தது. நீர் என்பது பொய்யாயிற்று, அதணப்போல. ஆசிரியணயடுத்து ஒருவன் உபதேசம் பெற்ருன். அசத்தின் தன்மையை ஆராய்ந்தறியும் அறிவு அவன்பால் இல்ஃல. அதனுல் உண்மையை அறியாதவஞஙிஞன், அசத்தாகிய கருவியினிடத்*து* அறிவுள்ளதாய் மதிக்கப்படும் சத்தாம் தன்மையே காணப்படும். அவ்வுபதேசமொழி கிடைத்து அசத் தின் தன்மையை ஆராய்ந்தறியும் அறிவுடையோன் அவ் அசத்தாகிய கருவி அறிவில்லாததே எனத்தெளி வான் என விரிக்க. எனவே, ஆராய்ந்தறியாத இடத் துக் கருவி அறிவுடைய து போலத் தோன்றும்: ஆமினும்,அறிந்த இடத்து அக்கருவி அறிவில்லாததே யாம் என்க.

#### முன்ரும் அதிகரணம்

'இனி, இருதிறனறிவுளது இரண்டலா ஆன்மா என்றது' என்பது மேற்கோள்.

இம்மேற்கோள் கூறும்பொருள் யாது என்னில், சிவத்தின் தன்மையே உயிர்க்குத் தன்மையாகும். உயிருக்கென்று வேறு தன்மை இல்ஜு. ஆதலால். சத்தே அசத்தை அறியும் என்று கூறுவர் சிவாத்துவித சைவர். உயிர்க்கு அறியும் தன்மை என்பது இல்லே ஆதலால் அசத்தே சத்தை அறியும் என்று கூறுவர் சிவசங்கிராந்தவாத சைவர். இவ்விருவரையும் மறுத் துச் சத்தும் அசத்தும் தம்முள் ஒன்றை ஒன்று அறி யாது என்று முன் இரண்டு அதிகரணங்களாலும் சாதித்தார். இவ்விரண்டும் ஒன்றையொன்று அறியா விடில் இவ்விரண்டையும் அறியும் பொருள் யாது என அவர்கள் விஞவிஞர்கள். சத்து அசத்து என்னும் இரண்டினது இயல்பையும் அறியும் பொருள் சத்தும் அசத்தும் அல்லாத சதசத்தாகிய உயிராம் என்று அவ்விரண்டினுக்கு வேருய் உயிர்க்கு அறியுந் தன்மை உண்டு என்பதை விளக்கி, சதசத்தின் இயல்பை உணர்த்துகின்றது என்பதாம்.

இதனல், ஞாயிறு விடயங்களே (பொருள்களே) அனுபவிக்காது; விடயங்கள் ஞாயிற்றை அனுபவிக்க மாட்டா. இவ்வாறு தம்முள்ளே ஒன்ருல் ஒன்று அனுபவிக்கப்படாத ஞாயிற்றையும் விடயங்களேயும் கண் அனுபவிக்கும். அதுபோல், சத்து அசத்தை அறியாது. அசத்தைச் சத்து அறியாது இங்ஙனம் தம்முள் ஒன்ருலொன்று அறியப்படாத சத்து அசத்து என்னும் அவ்விரண்டினேயும் உயிர் அறியும் என்க. இங்கே சத்து ஞாயிறுபோன்றது; அசத்து (இருள்) விடயம் போன்றது, சதசத்துக் கண்போன்றது என அறிக. உயிராலும் அவ்விரண்டும் அறியப்படாவிட் டால், அவ்விரண்டாலும் யாதொரு பயனும் இல்லே யாய்ப் பாழ் ஆகும். ஆதலால் உயிரே அவ்விரண் டிணயும் அறியும் என்பது பெறப்பட்டது.

இங்ஙளம் உயிர் சத்து அசத்து என்னும் இரண் டிணயும் அறியும் தன்மையை உடையது எனவும், சத்து அசத்து என்னும் இரண்டிற்கும் வேருகிய தன் மையை உடையது ஆதலால் சதசத்து எனப் பெயர் பெறும் எனவும் ஆசிரியர் சாதித்த பொழுது, உயிரின் சிறப்பு இயல்பிணத் தங்கள் தங்கள் சமயம் பற்றிப் பலவாருகப் பிறசமயத்தவர்கள் கூறத்தொடங்கினர்.

'இவ்விரண்டிணேயும் அறிவதாய், உபதேசியாய் நின்ற அவ்வறிவு இரண்டன்பாலும் உளதாய் உள்ள அதுவே அவ்வான்மாவாம் என்றது' என்று இங்ங னம் 'இருதிறன் அறிவுளது' என்னும் தொகைச்சொல் விரியும்பொழுது உண்டாகும்பொருள் வேறுபாட்டால் அவர்களே ஆசிரியர் மறுத்தருளினர். உயிரின்தன்மை வேறுவேறு என்று கூறுவாரை மறுத்து இம்மேற் கோளுக்கு ஆசிரியர் அருளிய பொழிப்புரை.

உபதேசியாய் - அறிவிக்க அறியும் தன்மைத்தாய்.

இப்பொழிப்புரையீன் பொருள் யாதெனின், முன் கூறப்பட்ட சத்து அசத்து என்னும் இரண்டினேயும் அறியும் தன்மையை உடையதாயும், அறிவிக்க அறியும் தன்மையை உடையதாயும், சத்து அசத்து என்னும் இரண்டினிடத்தும் நிஃபெற்ற அனுபவ அறிவை உடையதாயும் உள்ளபொருள் எது? அதுவே சத்தும் அசத்தும் அல்லாத சதசத்தாகிய உயிர் என்பதாம். அறிவதாய் உபதேசியாய் உளதாய் என்ற மூன்று வாக்கியங்களிலும் உள்ள ஆய் என்னும் விணகெச்சம் மூன்றும், உள்ள என்னும் பெயரெச்ச விணக்குறிப் போடு முடிந்தன; உள்ள என்னும் பெயரெச்சம் அது என்னும் சுட்டுப்பெயர் கொண்டு முடிந்தது. காலங் காட்டாமையின் உள்ள என்பது விணக்குறிப்பு.

இப்பொழிப்புரை இருதிறன் அறிவு என்னும் தொகைச்சொல் விரியும்பொழுது உண்டாகும்பொருள் வேறுபாட்டை விளக்குவதாகும். எங்ஙனமெனின், இரண்டாம் வேற்றுமைத் தொகைப் பொருள்பற்றிச் சத்து அசத்து என்னும் இரண்டிணேயும் அறிவதாய் எனக் கொள்ளப்பட்டது. மூன்ரும் வேற்றுமைத் தொகைப் பொருள்பற்றிச் சத்து அசத்து என்னும் இரண்டால் விளங்கிய அறிவு என்னும் பொருள்பற்றி உபதேசியாய் எனக் கொள்ளப்பட்டது. ஏழாம் வேற் றுமைத் தொகைப் பொருள்பற்றி நின்ற அறிவு இரண் டன்பாலும் உளதாய் எனக்கொள்ளப்பட்டது.

சத்து அசத்து என்னும் 'இரண்டிணயும் அறிவ தாய்' உள்ள பொருள் உயிர் என்பதனைல் சத்தின் முன்பு அசத்துச் சூனியம் ஆதலால் சத்து அசத்தை அறியாது, அசத்து அறிவில்லாதது ஆதலால் சத்தை அறியாது. ஆதலால் இந்த இரண்டையும் அறியும் பொருள் யாது என்னும் வினைவுக்கு விடைகூறி, சிவாத் துவித சைவர்களேயும் சிவசங்கிராந்தவாத சைவர்களே யும் அவர்களேயோத்த பிற சமயத்தவர்களேயும் ஆசிரி யர் மறுத்தருளினர். இதனைல் உயிருக்கு உரியதான சத்தினேயும் அசத்திணயும் அறியும் தன்மை சத்து அசத்து என்னும் இரண்டின் தன்மைபோல் அல்லா மல் இருளின் தன்மையும் ஒளியின் தன்மையும் இல் லாத கண்ணின் தன்மைபோன்ற வேருன தன்மை என்பது பெறப்பட்டது.

'உபதேசியாய் உள்ள அது' என்பதனுல் உயிர் தானே அறியும் இயல்பிணயுடையது, அவ்வுயிருக்குப் பிறர் அறிவிக்கவேண்டாம் என்று கூறும் சிவசமவாத சைவர்களேயும், ஈசுர அவிகாரவாத சைவர்களேயும், ஐக்கவாத சைவர்களேயும், அவர்களேயொத்த பிறசம யத்தவர்களேயும் மறுத்தருளினர். இதஞல் உயிருக்கு உரிய அறியும் தன்மை ஆகாயத்தின் குணமாகிய ஓசை தன்ணே விளக்கும் பொருள் உள்ளபொழுது விளங்கு தல்போலத் தன்ண விளக்கும்பொருள் உள்ள பொழுது விளங்கு ந்தன்மை என்பதும் பெறப்பட்டது. உபதேசி - உணர்த்த உணரும் இயல்பினது.

'இரண்டன்பாலும் உளதாய் உள்ள அது' என் பதஞல் ஆன்மாவின் அறிவு சத்தாகிய சிவத்தோடு சேர்தல் இல்லே என்னும் பாடாணவாதசைவர்களேயும், பேதவாத சைவர்களேயும், சத்தாகிய சிவத்தோடு சேர்ந்தபோது சத்தாகிய சிவமாய் ஒன்ருய்ப்போகும், அங்ஙனமன்றிச் சத்தாகிய சிவத்தின்பால் உளதாவ தில்லே என்னும் சுத்த சைவர்களேயும், அவர்களே ஒத்த பிற சமயத்தவர்களேயும் மறுத்தருளினர் என்று உணர்க.

இதஞல் அவ்வறியும் தன்மை, படிகம்சார் ந்த பொரு ளின் தன்மையை உடையதா தல்போலச் சார் ந்த பொரு ளின் தன்மையையுடையதாய் அதாவது சத்தைச்சார் ந்த போது சத்தாயும் அசத்தைச் சார் ந்தபோது அசத் தாயும் நிற்கும் என்பது பெறப்பட்டது.

பாடாணவாத சைவர், 'முத்தியினும் மலம் நீங்காது ஆதலால் ஆன்மாவின் அறிவு சிவத்தோடு கூடாமல் முத்தியில் மலத்தில் அடங்கிக் கற்போல் கிடக்கும் என்பர். இம்முத்தி எல்லாக் கருவிகளும் நீங்கி, ஆண வத்தோடும் கூடி, ஒன்றும் அறியாமல் கிடக்கில் கேவல மாம் என்பது தப்பாது என்று அறிக என்பது.

பேதவாத சைவர், இரத குளிகையின் சாமர்த்தி யத்தால் செம்பில் உண்டாகிய காளிதம் கெட்டுவிடும் என்று பாசத்துக்கு உவமை கூறுவர். பக்குவப்பட்ட ஆன்மாக்களுக்குக் கர்த்தாவின் காருண்ணியத்திஞலே எ*ன்* னும் மாயை கன்மம் மலக்கூட்டம் கெட்டு, முத்தியைப் பெற்றுப் பெறுவானும் பேறுமாய் இருப்பர் என்பர். இதன்ல் மலம் நீங்குதலே முத்தி யன்றிச் சிவபெருமான் திருவடியை அடையவேண்டுவ தில்2ல என்பது அவர் கொள்கையாம் என்க. செம்பு தன்*ண*ச் சுத்தம் ஆக்கிய குளிகையும் ஆகாமல். தன் தன்மையும் கெட்டு, நடுவே பொன்னும் தன்மைபோல, . இந்த ஆன்மாவும் தன்ணச்சுத்தமாக்கிய சிவசொரூபம் ஆகாமல், தன் தன்மையும் கெட்டு, வேறு ஒரு சொரூ பம் ஆதலின் அவர் கூறுவது குற்றமாம்.

சுத்த சைவர், சத்தாகிய சிவபெருமாஞேடு கூடிய இடத்து உயிர் ஒன்ருய்ப்போதலே அன்றிச் சிவத்தின் பால் நின்று சிவானந்தத்தை அனுபவிக்குமாறில்லே என்பர்.

இங்ஙனம் உயிரின் சிறப்பியல்பிணப் பலவாருகக் கூறும் சமயத்தவர்களே 'இருதிறன் அறிவுளது' என்னும் தொகைச்சொல் விரியும்போது உண்டாகும் பொருள் வேறுபாட்டிஞல் மறுத்து, உயிர் சத்தையும் அசத்தையும் அறியுந்தன்மையை வலியுறுத்தி, அவ்வுயிர் சத்தும் அசத்தும் அல்லாத தன்மையை விளக்கு கின்ருர். எங்ஙனம் எனில், நுணுகிய பொருள்களே யுடைய நூல்களே ஆராயும் உயிர் சத்து அசத்து என்னும் இரண்டிணயும் அறியும். ஆதலால், அறிவதாகிய உயிர் அறியப்படும் பொருளாகிய அவ்விரண்டின் தன்மையுமின்றி அவ்விரண்டிற்கும் வேரும். அங்ஙன மாயின் சத்து அசத்து என்னும் அவ்விரண்டினேயும் அறியும் உயிர்க்கு அவ்வுயிரின் சிறப்பியல்பு அறியப்

படுமோ? அறியப்படாதோ? என்று ஒருவர் வினவி ஞல் அறியப்படும் என விடை கூறிஞல் சத்து அசத்து என்னும் இரண்டு பொருளோடு தன்ணேயும் சேர்த்து மூன்றிணயும் அறியும் என்று கொள்ளுதல்வேண்டும். அங்ஙனம் கூருமல் இரண்டிணயும் அறியும் என்பது பொருந்தாது. ஆதலால் உயிரின் சிறப்பியல்பு அறியப் படாது என்று சொன்னுல் அறியப்படாத பொருள் குனியமாம் (பாழாம்) எனப்பட்டுக் குற்றமாம்.

இங்ஙன ம் அறியப்படும் என்று கொண்டாலும் இரண்டிணயும் அறிவது என்பத©ைடு மாறுபடுகின் றது. அறியப்படாது என்று கொண்டாலும் சூனியம் எனப்பட்டுக் குற்றமாகின்றது. ஆதலால் மாறுபாடு இன்றிக் கொள்வது எப்படி எனின், உயிரின் சிறப் ன் பியல்பு சத்தும் அசத்தும்போல விளங்கித் தோன்றி அவைகளோடு ஓப்ப நில்லாது. சூனியமாய் விளங் காமலும் நில்லாது. மலரினிடத்து வாசணே மலர்போல விளங்கித்தோன்றி நிற்றலும் விளங்காமல் சூனியமாய் நிற்றலும் இல்லாமல் அம்மலரினிடத்து அடங்கித் தோன்று தல்போல, சத்திலும் அசத்திலும் சார்ந்ததன் வண்ணமாய் அடங்∄த்தோன்றும். ஆதலால், உயிரின் சத்தும் சிறப்பியல்பு அசத்தும்போலத் தனித்து \_\_\_\_\_ அறியப்படாது சத்து அசத்து என்னும் அவ்விரண் டிணேயும் அறியும்முகத்தால் அறியப்படும் என்று கூறி, . உதாரணத்தால் ஏதுவை வலியுறுத்தருளிஞர் ஸ்ரீ . மெய்கண்டதேவநாய**ஞர்**.

இனி, 'இவ்விரண்டினேயும் அறிவதாய்' என்று கூறியதனுல் ஆன்மாவின் அறிவு சத்துப்போல் ஒரு சேர அறியும் தன்மையும், அசத்துப்போல் அறியாத தன்மையும் இன்றி, இருளின் தன்மையும் ஒளியின் தன்மையும் அல்லாத கண்ணின் தன்மைபோல ஏக தேசமாய்அறியும் வேருயதோர் தன்மையதென்பதும்; 'உபதேசியாய்' என்றதளுல் அந்த ஏகதேச அறி வும் ஆகாயத்தின் குணமாகிய ஓசை துணேயுள்ள இடத்து வீளங்குவதுபோல்ப் பெத்தத்தில் கருவியை யும் முத்தியில் திருவருளேயும் துணேயாகக்கொண்டு விளங்கும் தன்மையது என்பதும்;

'இரண்டன்பாலும் உளதாய்' என்றதனை துணே யைக்கொண்டு விளங்கும் ஏகதேச அறிவும் சார்ந்த பொருளின் வண்ணமாய் விளங்கும் படிகம்போல அசத்தோடு சார்ந்த இடத்து அசத்தாயும், சத்தோடு சார்ந்த இடத்துச் சத்தாயும் இவ்வாறு சார்ந்ததன் வண்ணமாய் அழுந்தும் தன்மையது என்பதும்பெறப் பட்டன.

சத்து அசத்து இரண்டிணயும் அறிவது ஆன்மா என்பதற்கும், அவ்விரண்டிணயும் அறியும் முறையில் தன்ண அறியும் என்பதற்கும் இவ்வுதாரண வெண்பா எடுத்துக்காட்டாம் என்க.

#### உதாரணம் வருமாறு :

அருவுருவம் தானறிதல் ஆயிழையாய் ஆன்மா அருவுருவம் அன்ருகும் உண்மை - அருவுருவாய்த் தோன்றியுடன் நில்லாது தோன்ருது நில்லாது தோன்றல் மலர்மணம்போல் தொக்கு.

என்பதாம்.

இது குடம் இது ஆடை என்று அறியும் சுட்டுணர் வீஞல் சத்து அறியப்படாது. அதஞல் சத்தை அரு என்றும், சுட்டுணர்விஞல் அசத்து அறியப்படுதலால் உரு என்றும் உதாரணத்தில் கூறியுள்ளார். 'உணர் உரு அசத்து' என்று ஆரும் சூத்திரத்தில் கூறியதும் இக்கருத்துப்பற்றி என்று உணர்க்.

இழை - நூல்; இவ்விடத்தில் இழை என்பது சாத் திரங்களே உணர்த்திற்று. பொருளின் நுணுக்கம் நூல்மேல் ஏற்றிச் சொல்லப்பட்டது. ஆய்தல் - நுணு குதல். ''ஓய்தல் ஆய்தல் நிழத்தல் சாஅய் - ஆவயி னை்கும் உள்ளதன் நுணுக்கம்" (தொல் உரி 34) என்பது காண்க. ஆன்மா எனக் கூருமல் ஆசிரியர் 'ஆயிழையாய் ஆன்மா' என்று ஆயிழையாய் என்னும் அடைமொழியைச் சேர்த்துக் கூறியுள்ளார். அடைமொழியே ஏதுவாகும். ஆதலால், ஆயிழையை <u>இ</u>ங்ஙன ம் ஆராய்தலின் என்று ஏதுவாகக்கொள்க. ஏ துவாகக்கொண்டால் உயிருக்கு அறியும்தன்மை உண்டு என்பதும், அவ் அறியும்தன்மை உளதாதல் பற்றியே வேதாகமங்கள் உளவாயின என்பதும் பெறப்பட்டு உயிருக்கு அறியும்தன்மை உண்டென்பது சாதிக்கப்பட்டதாகும்.

புடை நூலாசிரியராகிய ஸ்ரீ உமாபதிசிவமும் "பல கணே உலகின் நிலவ லானும்" (சங்கற்ப. நிமித்த. 48) என்று இக்கருத்துப்பற்றியே அருளிச்செய்தார் என்க. 'உயிரின் சிறப்பியல்பு சத்து அசத்துக்களேப் போலத் தனித்து அறியப்படாது. அவ்விரண்டணயும் அறியும் முகத்தால் அறியப்படும்' என்பது வருவித்து உரைக்கப்பட்டது. இங்ஙனம் வருவித்து உரைத்தலேக் குறிப்பெச்சம் என்பர் இலக்கண நூலார். எடுத்தோதப் பட்ட சொற்களால் உணரப்படாது அவற்றினிடமாகக் குறிப்பால் உணர நிற்பதுபற்றி, இது குறிப்பெச்சம் ஆயிற்று.

'அவ்வுயிர் சித்தும் அசத்தும்போலத் தனித்து அறியப்படுவதன்றி அவ்விரண்டணயும் அறியும் வழி யால் அறியப்படுவதாம்' என்பது செய்யுளில் இல்ஃ; மலர் மணம்போல் என்னும் உவமையால் மலரின்கண் உள்ள மணம், மலர்போலத் தனித்து அறியப்படா

7

விடினும், மலரை அறியும் வழியால் அறியப்படுமாறு போலக் குறிப்பாகக் கொள்ளும்படி எஞ்சி நின்றமை யால் குறிப்பெச்சம். அதாவது அசத்தாகிய பிரபஞ் சத்தையும் சத்தாகிய சிவத்தையும் அறிகின்றதால் அறிகின்ற தான்ஒன்று உண்டு என்றும், அறியப்பட்ட அவ்விரண்டின் வேறு என்றும் அறிதலாம். 'தொக் குத்தோன்றல் மலர்மணம்போல்' எனக்கூட்டுக.

அருவுருவம் தானறிதல் என்பதில் அரு என்பது சத்தையும், உரு என்பது அசத்தையும் குறித்து நின் றன. சத்துச் சுட்டி அறியும் பொருளாக அறியப் படாமையால் அதணே அரு என்றும், அசத்துச் சுட்டி யறியும் பொருளாக அறியப்படுவதால் அவ் அசத்தை உரு என்றும் கூறிஞர் என்று அறிக. இது முன்னும் கூறப்பட்டது.

இங்ஙனம் அறியும் தன்மையையுடைய உயிர் சிவசத் திணப்போல அறிவுடையதாகும் என்பர் ஈசுர அவி காரவாத சைவரும் சிவசமவாத சைவர் முதலியோரும். அது பொருந்தாது என்று மறுத்து 'உபதேசியாய்' என்பதணே வலியுறுத்துகின்ருர் ஆசிரியர். எங்ஙனம் எனின், உயிர் தன்னுடைய அறிவை விளக்கு தற்குரிய பொருள் இல்லாத இடத்தில் விடயத்தை இன்னது என்று அறியாது மயக்கத்தை அடையும். பசியை நீக்கு தற்குரிய அன்னம்போல மயக்கத்தை நீக்குதற்குரிய . வியஞ்சகப்பொருள் (விளக்கும் பொருள்) இடத்தில் மயக்கம் நீங்கி விடயத்தை இன்னதென்று இங்ஙனம் விளக்கும் பொருள் இல்லாத அறியும். இடத்தில் விடயத்தை அறியாமலும் விளக்கும்பொருள் உள்ள இடத்தில் விடயத்தை அறிதலுமாகிய தன்மை க‰ ஆராயுமிடத்து உயிர், விளக்கும் பொருண விரும் பாது எப்பொழுதும் ஒரே தன்மையாய் அறியும் சிவ சத்து ஆகாது என்பது பெறப்படும்.

அங்ஙனமாயின் அசத்து என்று கொள்ளலாமோ எனின், விளக்குதற்கு உரிய பொருள் உள்ள இடத்தி லும் உயிர் முன்பு செய்த விணேப்பயன்களே இப்போது அறிந்து அனுபவிக்கின்றது. தானே அசத்தாகிய பாசம் அறிந்து அனுபவிக்கமாட்டாது. ஆதலால், உயிர் அசத்தாகாது. ஆகாயத்தின் குணமாகிய ஓசை வியஞ்சகமாகிய குணில் முரசு முதலியன போது விளங்கியும், அவ்வியஞ்சகம் இல்லாதபொழுது விளங்காமலும் நிற்றல் போல, உயிர் வியஞ்சகமுள்ள இடத்தில் தனது அறிவு விளங்கும் விடயத்தை அறி தலும், வியஞ்சகம் இல்லாத இடத்தில் அறிவு விளங் காமையால் விடயத்தை அறியாமையும் ஆகிய இரு தன்மைக2ள உடையது; ஆதலால் சத்து என்னும் அவ்விரண்டிற்கும் வேருகிய சிதசித்தாம் தன்மையை உடையது எனக்கூறி, உதாரணத்தால் . ஸ்ரீ மெய்கண்டதேவநாய**ரை** வலியுறுத்தருளுவாராயி னர் என்று உணர்க.

#### உதாரணம் வருமாறு :

மயக்கம துற்றும் மருந்தில் தெளிந்தும் பெயர்த்துணர் நீ சத்தாகாய் பேசில் – அசத்தும‰ நீயறிந்து செய்விணேகள் நீயன்றி வேறசத்துத் தான றிந்து துய்யாமை தான்.

#### என்பதாம்.

3

உன்னுடைய அறிவை விளக்குதற்கு உரிய துணே இல்லாதவிடத்து ஒரு பொருளே இன்னதென்று அறிய மாட்டாமல் மயக்கத்தைப் பொருந்துவாய். பசி நோய் தீர்தற்கு அன்னம் மருந்து ஆதல்போல அம்மயக்க நோய் தீர்தற்குக் கருவியாகிய துணே மருந்து ஆகும். துணேயுள்ள இடத்து அம்மயக்கம் நீங்கி அப்பொருளே இன்னதென்று நிச்சமிப்பாய். இவ்வாறு துணேயில் லாத இடத்து மயங்கியும், துணேயுள்ள இடத்து மயங்

காமல் நிச்சயித்தும் மாறி மாறி அறிந்து வருகின்றநி, சொல்லுமிடத்து என்றும் ஒருபடித்தாய்த் துணேயின்றி இயல்பாக அறியும் இறைவன்போல அறியும் சக்தியை உடையாய் அல்ஃ. அவ்வாருமின், யான் அசக்தன் ஆவேனே எனின், துணேயுள்ள இடத்தும் நீமுன் அறிந்து செய்த விணேகள் பலனுக்கு வருங்காலத்து அவ்வ<sup>2</sup>ணப்பயன்க2ள இப்பொழுது நீயே அனுபவிக்கும் வல்லமை உடையாய்; அன்றி நின்னின் வேருயுள்ள அறிவில்லாத பாசம் அறிந்து அனுபவிக்க மாட்டாது. ஆதலால், நீ அசக்தனும் ஆகாய், ஆகவே ஆகாயத்திலுள்ள குணமாகிய ஓசை து‱ய்ள்ள இடத்து விளங்கித் துணேயில்லாத இடத்து விளங் காதவாறுபோல, உன்னிடத்தில் உள்ள குணமாகிய அறியுந்தன்மை துணேயுள்ளவிடத்து அறியும் ஆற்றல் இருப்பதாகவும், துணேயில்லாத இடத்து ஆற்றல் இல்லாததாகவும் காணப்படும். ஆதலால், அறிதல் அறியாமை ஆகிய இரண்டும் உடையைநீ; துணேயின்றி அறியும் சத்தும் துணேயுள்ள இடத்தும் அறியாத அசத்துமாகிய அவ்விரண்டற்கும் வேருய்ச் சித்து அசித்து என்னும் இரண்டு தன்மையையுடைய பொருளாவாய் என்பது மேலே குறித்த உதாரண வெண்பாவின் பொழிப்புரையாம் என்க.

கருவிகளோடு கூடிய இடத்து மயங்காமலும் கூடாத இடத்து மயங்கியும் அறிகின்றநீ, என்றும் ஒருபடித்தாய் அறியும் இறைவன்போல சத்துமன்றி, என்றும் அறியமாட்டாத பாசம்போல அசத்துமன்றி அறிவு அறியாமை எனும் இரண்டுதன்மையும் உடைய பொருளாவாய் என்பது கருத்து. இவ்வுதாரணம் துணேயைக்கொண்டே உயிர் அறியும் எனக்கூறினமை யால் 'உபதேசியாய்' என்பதணே வலியுறுத்தியவாறு அறிக.

செய்யுளில் 'மரு ந்திற்றெளிந்து' எனக் கூறியதனுல் அம்மருந்து இல்லாத இடத்து மயங்குதல் உண்டு என்பது பெறப்பட்டது. ஆதலால் 'மயக்கமதுற்று' என்பது துணேயில்லாத இடத்து மயக்கத்தை உற்று என உரை செய்யப்பட்டது. துணேயில்லாத இடத்துக் கூடுவதும் துணேயுள்ள இடத்து நீங்கி நிற்பதும் ஆகிய மயக்கம் உண்டியில்லாத இடத்துக் கூடுவதும் உண்டியுள்ள இடத்து நீங்குவதும் ஆகிய இயல் புடைய பசியோடு ஓக்கும்; ஆதலின் அம்மயக்கத்தைப் உண்டி பசிநோயாகவும், பசியைத்தீர்ப்பதுபோல் வியஞ்சகம் மயக்கத்தைத்தீர்க்கும<u>்</u> ஓப்புமைபற்றி அதணப் பசிநோய்தீர்க்கும் மருந்தாகவும் உருவகம் செய்தார். இவ்வுருவகத்தில் மயக்கத்தை நோய் என்று உருவகம் செய்திலர்; வியஞ்சகத்தைமட்டும் மருந்து என்று உருவகம் செய்தார். ஆகலின், இது ஏகதேச உருவகம். உருவகமாவது உவமானத்தை உவமேய மாகக் கூறுதல். வியஞ்சகம் - துணே. மருந்துபோல் வியஞ்சகம் என்று கூருது வியஞ்சகத்தையே மருந் தாகக் கூறிஞர்; ஆகலின் உருவகமாயிற்று.

இன்ன மருந்தென்று விளக்கமாய் உருவகம் செய் திலர்; பொதுவாக மருந்து என்றுமட்டும் உருவகம் செய்தார். எனினும் பசிநோய்க்கு மருந்தாகிய அன் னம்போல் என்று உரைசெய்த கருத்து யாது என்னில், கருவியாகிய துணே இல்லாத இடத்து மயங்கியும் துணேயுள்ள இடத்து மயங்காமலும் இவ்வாறு மாறி மாறி, உயிர் அறிவு அறியாமை என்னும் இரண்ட கூடு பொருந்தும் எனக்கூறும் இவ்விடத்துக்கு ஏற் புடையது பசிநோய் தீர்க்கும் மருந்தேயாம் ஆதலின், என்க.

அன்றியும், வாத பித்த சிலேத்தும் (ஐ வளி பித்து) சம்பந்தமான சுரம் முதலிய நோய் எல்லாம் அபத்தி ž

யத்தினுலும் கன்மத்தினுலும் வருதலேயன்றி மரு ந்தில் லாமையினுல் வருதலில்லே. பசிநோயானது உண்டி யாகிய மருந்து இல்லாமையால் வரும். சுரம் முதலிய நோய்கள் மருந்தினைல் தீர்ந்து ஒழியின் பின்னர் மருந்து வேண்டுவதில்லே. பசிநோய் உண்டியாகிய மருந்தால் தீரினும் அம்மட்டில் அமையாது மீட்டும் உண்டாதலின் உண்டியும் மீட்டு வேண்டப்படும். ஆதலால், கருவிகளோடு கூடிய சாக்கிரத்தில் மயக்க மின்றியும், கருவிகளோடு கூடாத கேவலமாகிய துரியாதி தத்தில் மயக்கமடைந்தும், மீண்டும்கருவிகளோடு கூடி பயக்கமின்றியும் இவ்வாறு மாறிமாறி வருதற்குப் பசிநோய் உவமையே பொருத்தமாம் என அறிக.

உயிருக்குரிய அறியாமையாகிய மயக்கம் உயிரோடு கலந்து நிற்கும் முதல்வனுக்கும் உண்டோ எனவும், அம்மயக்கம் உயிர்க்கு எக்காலத்தில் வந்தது எனவும் பாடாணவாத சைவர் முதலியோர் வினுவுவாராயினர். அவ்வினைிற்கு விடைகூறும் முகத்தால் சத்து அசத்து உளதாமாற்றை வலி இரண்டன்பாலும் யுறுத்துகின்ருர் ஆசிரியர். எங்ஙனம் எனின், அறியா மையாகிய மயக்கம் மாறுபடும் தன்மையின்றி ஒரே தன்மையுடைய அறிவு என்றுசொல்லப்படும் சிவத்தின் முன்னர், சூரியன் முன் இருள்போல நிஃலத்து நில் ஆதலால், அச்சிவத்திற்கு அம்மயக்கமாகிய ் எப்பொழுது அச்சிவம் இல்2லயாம். அறியாமை உள்ளதோ அப்பொழுதே அம்மயக்கம் பொருந்தி நிற்றற்குரியஉயிர்கள் உள்ளன. ஆதலால்அம்மயக்கம் உயிர்க‱ப்பற்றி நிற்கும் என்று உணர்க.

அங்ஙனமாமின் சிவத்திணப் பற்ருது அச்சிவத் தோடு கலந்துள்ள உயிரிணப்பற்றுதல் எங்ஙனம் எனின், உப்பானது கடலிணப் பற்ருது கடலினிடத் துள்ள நீரிணப்பற்றி நிற்றல்போலும் என்று உணர்க என்றுகூறி, ஆசிரியர் மெய்கண்ட தேவ நாயஞர் உதாரண வெண்பாவால் வலியுறுத்தருளிஞர்.

மெய்ஞ்ஞானம் தன்னில் வினேயா தசத்தாதல் அஞ்ஞான முள்ளம் அணேதல்காண் — மெய்ஞ்ஞானம் தானே உளவன்றே தண்கடல் நீர் உப்புப்போல் தானேய் உளமுளவாத் தான்

என்பது அது.

அஞ்ஞானம் மெய்ஞ்ஞானம் தன்னில் அசத்து ஆதல் விளேயாது, மெய்ஞ்ஞானம் தானே உளது அன்றே தான் ஏய் உளம் உளவா உள்ளம் அணே தல் தண்கடல் நீர் உப்புப் போல்காண் எனக் கொண்டு கூட்டிப் பொருள்கொள்க.

மேஃல வெண்பாவில் உயிருக்கு உண்டென்று கூறிய மயக்கமானது, வேறு வேருகவும் விட்டுவிட்டும் அறியாது எவற்றையும் ஒரு தன்மையாகவும் நீங்காம லும் அறிகின்ற அறிவு உருவாகிய இறைவன் சந்நிதி எதுபோல எனின், சூரியன் முன் யில் நிற்பதில்‰. இருள் நில்லாதவாறுபோலாம். ஆதலால், அம்மயக் கம் அந்த இறைவனிடத்து உளதாகாமல் வாலறிவ ளுகிய அவ்விறைவன் உள்ள அன்றே உள்ளனவாய். அம்மயக்கம் பொருந்துதற்கு உரிமையுடையனவாய் உள்ள உயிர்களேப்பற்றி நிற்கும். இவ்வாறு இறை வணப் பற்ருமல் உயிரைப்பற்றி நிற்றல் எதுபோல எனின், குளிர்ச்சி பொருந்திய நீர்க்கு இடங்கொடுத் திருக்கும் ஆகாயத்தின் கண் (அதாவது கடலின் கண்) உப்பு உளதாகாமல் அக்கடலினிடத்து உளதாகிய **நீரை அவ்வுப்புப் பற்றி நிற்பது**போலும் என்று அறி வாயாக என்பது பொழிப்புரையாம்.

9

ஏய்தல் · பொருந்துதல் ;' ஏய் உளம் என்பது ஏய்தற்கு உரிமையுடைய உளம்: விணேத்தொகை . அஞ் ஞானம் உயிரைப் பொருந்துதற்கு உரிமையாவது உயிரினிடத்துள்ள பற்றுந்தன்மையேயாம் என்க.

'தண்கடல்நீர் உப்புப்போல்' என்றதனுல் கடல் போலப் பதி பூரணவியாபகமாயும், நீர்போலப் பசு ஏகதேச வியாபகம் என்னும் வியாப்பியமாயும், உப்புப் போலப் பாசம் நீர் அளவில் வியாபகமான வியாத்தி யாயும் நிற்கும் என்பது பெறப்பட்டது.

கடல் என்பது நீர் தங்கும் இடமாகிய வெளியாம். கடல் வியாபகம், நீர்வியாப்பியம், உப்பு வியாத்தியாம்.

உயிருக்குச் சத்தாகிய சிவத்தோடும் அசத்தாகிய பாசத்தோடும் சம்பந்தம் கூறவே, சத்து அசத்து என்னும் இரண்டன்பாலும் உளதாதல் வலியுறுத்தப் பட்டது

இவ்வதிகரணத்தில் சத்து அசத்தாகிய இரு திறணி யும் அறியும் அறிவு உயிர்க்கு உளது என்று கூறிய தஞல். இருதிறஞகிய சத்து அசத்து எனப்பட்டன எல்லாம் அறியப்படும் பொருள் எனவும் (பிரமேயம்), அவ்விருபொருள்களேயும் உயிர் சத்தொடு கூடிச் சத் தாயும் அசத்தொடு கூடி அசத்தாயும் நின்று அறிவ தால் சதசத்தாகிய உயிர் அறியும் பொருள் எனவும் (பிரமாதா), அவ்வுயிரின் அறிவாகிய ஞானசத்தியே அறிதற்குக் கருவி எனவும் (பிரமாணம்), அவ்வறிவின் வியாபாரமே அறிதல் எனவும் (பிரமிதி) விளங்குமாறு அறிக. இவைகளின் இயல்புகளேப் பௌட்கரத்தில் கண்டுணர்க.

இனி, சத்து அசத்தாகிய இருதிறஞல் விளங்கும் அறிவு உயிருக்கு உளது என்று கூறியதஞல் சத்து

அசத்தாகிய அவ்விரண்டனுள் அசத்தால் விளங்குமிடத்து வேருய் நின்று விளக்குவன ஆகிய பிரத்தியட்சம் அனுமானம் ஆகமம் எனப்படும் பாச ஞானம் மூன்றும் ஆன்ம அறிவிற்குத் துணேகளாம். சத்தால் அறிவு விளங்குமிடத்து வேறு இன்றித் தனக்கு ஆதாரமாய்த் தன்ஞேடு உடன் நின்று விளக் கும் சிவஞானம் ஆன்ம அறிவிற்குத் துணயாம். ஆகவே, பிரத்தியட்சம் அனுமானம் ஆகமம் என்னும் பாசஞான த்தைத் துணேயாகக்கொண்டு பாசத்தையும், சிவஞானத்தைத் துணேயாகக்கொண்டு சிவத்தையும் உயிர் அறியும் என்பதும்; பசுஞானம் உயிர்க்கு வேரு யும், சிவஞானம் உயிரோடு உடனுயும் நிற்கும் என் பதும் பெற்ரும். இவ்வாறு பாசஞானமும் சிவஞான மும் உயிர்க்கு அறிவு விளங்குதற்குக் துணேயாதலால் அதுபற்றிப் பாசஞான சிவஞானங்களும் கருவிகள் என்று உபசரித்துக் கூறப்படும்.

இனி, இந்த ஏழாஞ் சூத்திரத்திஞல் கூறிமுடித்த பொருகோத் தொகுத்துக் காண்போம்.

ஆருஞ்சூத்திரத்தில் 'உணருரு அசத்து' எனவும், 'இருதிறன் அல்லது சிவசத்து' எனவும், வரைசெய்து உணர்த்திஞர். அவ்வாறு அசத்து எனவும் சிவசத்து எனவும் அறியும்பொருள் அவ்விரண்டனுள் ஒன்ரே? அவ்விரண்டின் வேரு என்னும் ஐயம் நிகழாதவண் ணம் சத்தாகிய சிவத்தின் முன்னர் அசத்தாகிய பிர பஞ்சம் முணத்துத் தோன்ருது: ஆதலால், அசத்தைச் சத்து அறியாது என்பதும், அசத்தாகிய பிரபஞ்சம் அறிவில்லாத சடம் ஆதலால் அசத்துச் சத்தை அறி யாது என்பதும், ஆதலால் சத்து அசத்து என்னும் அவ்விரண்டின் வேருகிய உயிரே அவ்விரண்டிணயும் அறியும் என்பதும் சூத்திரத்தாற் பெறப்பட்டன. அவ்வாறு கூறவே, இறைவனுக்குத் திருமேனி யாகக் கூறப்படும் பிரபஞ்சத்தை இறைவன்முன்னர் முணேத்து நில்லாது என்றல் பொருந்தாது எனவும், உயிரின் பொருட்டுப் பிரபஞ்சத்தை இறைவன் அறி வன் எனவும் சிவாத்துவித சைவர் கூறினர்.

அவரை மறுத்துத் தாளுகவே அறியும் இயற்கை யுணர்வின் முன்னர்ச் செயற்கைச் சுட்டுணர்வு விளங் கித்தோன்ருது ஆதலால், இறைவன் முன்னர்ப்பிரபஞ் சம் விளங்கித் தோன்ருது என்பதும், பிரபஞ்சத்தை அறியாமை முதல்வன் முற்றறிவிற்குக் குறையாகாது என்பதும், அறியவேண்டுமாயினும் உடன் நின்று அறிவன் என்பதும் முதல் அதிகரணத்தால் கூறப் பட்டன.

இவ்வாறு ஆசிரியர் கூறிஞராக, சத்து அசத்தை அறியாதாயினும் அசத்தாகிய கரணம் ஆன்மாவின் சந்நிதியில், விளக்கின்முன்னர்க் கண்போல் நின்று பெத்தத்தில் அசத்தை அறிதல்போல முத்தியில் சிவ கரணமாய் நின்று சிவத்தை அறியும்; ஆதலால் அசத் துச் சத்தை அறியாது என்றல் பொருந்தாது எனச் சிவசங்கிராந்தவாதிகள் கூறினர்.

இரண்டாம் அதிகரணத்தால் அவரை மறுத்துக் கரணத்தின்கண் உள்ள துபோலத் தோன்றும் அறிவு ஆராயுமிடத்து அதன்கண் இல்லாமையால் தத்துவப் பேரபஞ்சத்திற்கு அறிவில்லே என்பதும், அவ் வசத் துக்கு அறிவு உண்டு என்று கூறுதல் கானலில் நீர் உண்டு என்று கூறுதல்போலாம் என்பதும், ஆதலால் அசத்துச் சத்தை அறியாது என்பதும் கூறப்பட்டன.

இவ்வாறு சத்தும் அசத்தும் தம்முள் ஒன்றண யொன்று அறியுமாறில்‰யாயின் அவ்விரண்டஊயும் அறியும் பொருள்தான் யாது? என்பாரை நோக்கி, மூன்ரும் அதிகருணத்தால் அவ்விரண்டணேயும் ஆறிவ தாயும். அவ்விரண்டினேயும் ஆறிவ தாயும். அவ்விரண்டின் கண்ணும் அது அதுவாய் நின்று அறிவதாயும் உள்ளது அவ்விரண்டுமல்லாத உயிரே எனவும், அவ் வுயிர் இரண்டணேயும் அறியும் என்பதற்கு நூலே அறி தலேயும், இரண்டினையும் அறியும் என்பதற்கு கருவியி ைல் விடயத்தை அறிதலேயும், இரண்டன் கண்ணும் அதுவாய் நின்று அறியும் என்பதற்கு நீரானது அநா தியே உப்பையும் ஆகாயத்தையும் பற்றி நிற்றல்போல் இறைவன் உள்ள அன்றே உயிரும் உள்ளதாய் அவ் வுயிரைப்பற்றி நிற்கும் அஞ்ஞானமும் உண்டு என்ப தையும் எடுத்துக்கூறி வலியுறுத்தி யருளிரை என்க.

# எட்டாம் சூத்திரம்

# உண்மை அதிகாரம் – சாதன இயல்

ஐம்புல வேடரின் அயர்ந்த2ன வளர்ந்தெனத் தம்முதல் குருவுமாய்த் தவத்தினில் உணர்த்தவிட்(டு*)* அன்னியம் இன்மையின் அரன்கழல் செலுமே.

ஏழாம் சூத்திரத்தால் அதிகாரிமின் இயல்பு கூறிஞர். அவ்வதிகாரி செய்யவேண்டிய சாதனமும். அந்தச் சாதனம் வரும் வழியும், சாதித்ததஞல் பெறப் படும் பயனும் இவை என இந்த எட்டாம் சூத்திரத்தால் கூறுகின்ருர்.

இச்சூத்திரத்தின் கருத்து யாது எனின், ஞானத் திணே உணரும் முறைமையிண உணர்த்துதல் நுத லிற்று என்பதாம்.

£

ஆன்மாவினது அறிவு அசத்தால் விளங்கி அசத் தின்கண் உளதாகி அசத்திணே அறிந்துநின்ற முறை மையையும்; சத்தால் விளங்கிச் சத்தின்கண் உளதாகிச் சத்திணே அறிந்து நிற்கும் முறைமையையும், தரிசிக்கும் முறையிணேக் கூறும்முகத்தால், முற்சூத்திரத்தால் சாதித் தற்குரிய அதிகாரம் தனக்கு உண்டு என்று அறிந்த ஆன்மாவுக்குச் சாதித்ததனுல் பெறப்படும் பயனும், அப்பயணே அடைதற்குச் சிறந்த சாதனமும், அந்தச் சாதனம் வருதற்குரிய வழியும் இவை என்று உணர்த் துதல் இக்கருத்துரையின் பொருளாம் என்க.

முற்சூத்திரத்தில் ஆன்மரூபம் உணர்த்தி, இச் சூத்திரத்தில் ஆன்ம தரிசனம் உணர்த்துதலால் முற் சூத்திரமும் இச்சூத்திரமும் இயைபுடையன என்பது பெறப்படும். இச்சூத்திரத்தின் பொருள்யாது என்னில், உயிர், தான் முற்பிறவிகளிற் செய்த சிவபுண்ணிய விசேடத்தி ணல் தனக்கு இதுவரை அந்தரியாமியாய் உள்ளே நின்று உணர்த்தி வந்த பரம்பொருளே இப்பொழுது குருவடிவம் கொண்டு எழுந்தருளிலந்து சிவதீக்கை செய்து 'மன்னவ குமாரணுகிய நீ ஐம்பொறிகளாகிய வேடருள் தங்கி வளர்ந்து உன்னுடைய பெருமையை அறியாது மயங்கித்துன்பம் அடைந்தாய்;உன்னுடைய பெருமையை அறியாது மயங்கித்துன்பம் அடைந்தாய்;உன்னுடைய பெருமையாவது இத்தன்மையது' என்று அறிவிக்க. அறிந்த அளவிலேயே அவ்வேடர்களே விட்டு நீங்கி முதல்வனும் தானும் அன்னியம் இன்றி (வேற்றுமையின்றி) அனன்னியமாம் தன்மையில் (அத்துவிதமாய்) நிகேபெற்று நின்று அம்முதல்வனுடைய திருவடியை அடையும் என்பதாம்.

உயிர் என்னும் எழுவாய் இச்சூத்திரத்தில் இல்&ு; மே&ுச்சூத்திரத்தில் நின்றும் வருவிக்கப்பட்டது.

தவத்தினில் தம்முதல் குருவுமாய் ஐம்புலவேடரின் வளர்ந்து அயர்ந்தனே என' உணர்த்த விட்டு அரன் கழல் செலுமே என இயையும். புலன் என்பது விடயங் களே உணர்த்தாது பொறிகளே உணர்த்தி நின்றது: ஆகுபெயர்.

ஐம்புலமாவது: சத்தம் பரிசம் ரூபம் இரசம் கந்தம் என்னும் ஐந்து விடயங்களுமாம். ஐம்பொறி யாவது: காது உடல் கண் வாய் மூக்கு என்னும் ஐந்து இந்திரியங்களுமாம். வளர்ந்து அயர்ந்தணே என்ற தொடரில் வளர்தல் காரணம், அயர்தல் வளர்தலின் காரியமாம்.

**குருவுமா**ய் என்றதில் உள்ள உம்மை இதுவரை **யும் உயிர்க்**குயிராய் உள்நின்று உணர்த்தியதைத் தழுவி நிற்றலால் இறந்தது தழுவியது. இன்னும் அவ் வும்மை முதல்வன் வடிவு கொள்ளுதற்குரிய கருணே மீன் பெருமையை விளக்கலால் சிறப்புமாம். உள் நின்று உணர்த்தியது என்றதஞல் விஞ்ஞாஞகலருக்கு உணர்த்துவது போலன்று; சரியை கிரியா யோகங் களே உணர்த்தும் குருவிஞல் அறிவிக்கப்படுவதை அறிந்துகொள்ளும்படி உள் நின்று உபகரித்தலே உள் நின்று உணர்த்தியது என்க.

அன்னியமின்மை என்பது பிரிக்கமுடியாத அத்து விதம். அதாவது ஐம்பொறிகளே விட்ட இடத்து அரன் திருவடிகளே அடைதற்கு ஏதுவாய் நின்ற பிரிக்கமுடி யாத சம்பந்த விசேடமாம். திருவடியோடு உயிர் என்றும் பிரிப்பின்றி நிற்றலால் ஐம்பொறிகளே விட்ட இடத்துத் திருவடியை அடையும் என் றபடியாம். அடைதல் என்றதனுல் பிரிந்துநின்று அடைந்தது என்பது பொருளன்று; உயிரானது அரன் திருவடி யோடு பிரிப்பின்றி என்றும் நிற்பினும், அவ்வாறு நிற்கின்ரும் என்பதை ஐம்பொறியின் கூட்டத்தால் ம் நக்கும்; பின்னர் ஆசிரியன் உபதேசத்தால் ஐம்பொறி யின் கூட்டம் நீங்கின இடத்துத் திருவடியோடு ப<u>ி</u>ரிப் பின்றி நிற்ற‰ அறியும்; அவ்வாறு அறிதலே திரு வடியை அடைதல் என்பதற்குப் பொருளாம். திருவடி என்பது திருவருளாகிய சிற்சத்தியேயாம். என்பது முதல்வணச் சுட்டி நிற்றலால் சுட்டுப்பெய அரன் என்பது தம் முத்‰க்குறித்த சுட்டுப் பெயராய் நின்றது; ஆகலின் அம்முதல்வன் என்று உரை கூறியுள்ளார்.

முதல்வண மன்னவளுகவும் ஆன்மாவை மன்னவ குமாரளுகவும் ஐம்பொறிகளே வேடராகவும் உருவகம் செய்தார். வெண்கொற்றக் குடையும் நவமணி முடியும்

சிங்கா தனமும் மன்னவர்க்கே உரிய சிறப்பு அடையாள மாம். சிறப்பு அடையாளம் என்றதணுல் ஏணேயோரக்கு உரித்தன்று. அவ்வடையாளங்களுள் குடை எவர்க்கும் மேலாய் யாவரையும் தனக்குள் அடக்கும்திறத்தையும், மணிமுடி எவற்றையும் அறியும் திறத்தையும், சிங்கா தனம் எவற்றையும் நடத்தும் திறத்தையும் குறிக்கும். அதுபோல். பிரபஞ்சம் எல்லாவற்றிற்கும் மூலகாரண மாம் இயல்பாகிய ஒருபெரு வெண்கொற்றக்குடையும். எவற்றையும் ஒருசேர ஓர் இயல்பால் அறியும் பேரறி வாகிய ஒருபெருஞ் சுடர்முடியும், உயிராகிய சிங்கத்தை ஆதனமாகக் கொண்டு அங்கங்கே உயிர்க்குயிராய் \_\_\_. நின்று எல்லா உயிரையும் நடாத்தும் இயல்பாகிய ஒரு பெரும் சிங்காதனமும் ஆகிய இம்மூன்று அடையாளங் களும் பிறர் ஒருவருக்கும் இன்றித் தனக்கே உரிமை யாகச் சிறந்தமைபற்றிப் பசுக்களுக்குப் பாசங்கண அரித்தலால் அரன் என்னும் திருப்பெயருடைய முதல் வணே மன்னவளுகவும், மன்னவன் செல்வம் முழுதும் தன்னதாக அனுபவிக்கும் சுதந்திரமும் அரசத் தன்மை யாகிய சாதியும் மன்னவகுமாரனுக்கு உண்டாமாறு போல, உயிருக்கு அம்முதல்வனது பேரானந்தப் பெருஞ்செல்வம் முழுதும் தன்னதாகக் கொண்டு அனு சுதந்திரமும், முதல்வன் சித்துத்தன்மை யுடையனுதல்போல சித்துத் தன்மையாயிருக்கும் சாதி யொற்றுமையும் இருத்தல்பற்றி உயிரை மன்னவ குமார ஞகவும், இறைவணே அடைதற்கு வழியாகிய <u>தனு</u>கரண புவன போகங்களில் உயிர் செல்லுங்கால் ஐம்பொறிக ாகிய வேடர் அவ்வுயிர் அடைதற்குரிய பெருஞ்செல்வம் முழுதையும் வழிப்பறிசெய்துகொண்டு . சிரமப்படுத்து தலும் அவ்வுயிரைச் வி திவிலக்கைக் கடந்து இழிந்த செயல்களில் பிரவேசிக்கும்படி செய்த லும் ஆகிய இயல்புபற்றி அவ் ஐம்பொறிகளே வேட ராகவும் உருவகம் செய்தார்.

p

ஐம்பொறிகளே வேடராக உருவகம் செய்து, முதல் வணயும் உயிரையும் முறையே மன்னவகைவும் மன்னவகுமாரளுகவும் உருவகம் செய்யாமையால் இது ஏகதேச உருவகம் எனப்படும்.

இச்சூத்திரம் நான்கு அதிகரணங்க2ளயுடையது.

# முதல் அதிகரணம்

இது தவத்தால் ஞானம் உண்டாம்எனக்கூறுவது.

'ஈண்டு இவ்வான்மாக்களுக்கு முற்செய்தவத்தான் ஞானம் நிகழும் என்றது' என்பது மேற்கோள்.

இம்மேற்கோள் கூறும் பொருள்யாது எனின், சாதகரால் சாதிக்கப்படும் சாதனத்தையும், அச்சாதனம் வருதற்குரிய வழியையும் வேறு வேருகத் தங்கள் தங்கள் சமயம்பற்றிப் பலர் கூற, முற்சூத்திரத்தினுல் கூறப்பட்ட சாதிக்கும் அதிகாரமுடைய ஆன்மாக் கட்குப் படிமுறையால் பல பிறவிகளிலே செய்த தவத் தால் குரவன் உணர்த்தியபடி சிவஞானத்தால் அறிவ தாகிய சாதனமாகிய ஞானம் ஐயவிபரீதமில்லாமல் விளங்கித்தோன்றும். அந்தச் சாதனமாகிய ஞானம் படிமுறையினன்றி ஒருபிறவியிற் செய்த தவத்தால் விளங்கித் தோன்றுது என்று கூறி அவர்களே மறுத் தருளினர் என்பதாம்.

இங்ஙனம் சாதனத்தையும், அச்சாதனம் வருதற் குரிய வழியையும் கூறி மறுத்த பொழுது மீண்டும் அவர்கள் தவங்களே சாதனமாகும் என்பது பொருந் தும், ஞானம் சாதனம் என்று கொள்ளுதல் வேண்டா என்று கூறுவதாயினர். முற்பிறவிகளில் சரியை கிரியை யோகங்களாகிய தவங்களேச் செய்து முடித்தவிடத்து, அந்தத் தவங்கள் வீடுபேறு அடைதற்குச் சன்மார்க்கம் ஆகிய மேற்கூறிய ஞானத்தைக்கொடுத்து அஞ்ஞானம் வாயிலாக முத்தியைக் கொடுக்கும். அங்ஙனமன்றி அத் தவங்களே முத்தியைக் கொடுக்கமாட்டா. ஆதலால் தவங்கள் சாதனம் ஆகா எனவும், ஞானமே சாதனம் எனவும், சாதனமாகிய ஞானம் வருதற்கு வழி தவங் கள் எனவும் கூறி,

'மேல் சரியை கிரியா யோகங்களேச் செய்துழி நன் னெறியாகிய ஞானத்தைக் காட்டியல்லது மோட்சத் தைக்கொடா ஆகலான்' என்னும் ஏதுவால் அவர் களே பறுத்து மேற்கோளேச் சாதித்தருளினர் என்க

மேற்கோளில் கூறப்பட்ட தவமாவது எது என்று மயங்காதிருத்தற் பொருட்டு ஆசிரியர், ஏதுவில் சரியை கிரியா யோகங்களே தவம் என எடுத்துரைத் தருளினர்.

சரியை கிரியை யோகங்கள் எனக்கூரு து 'சரியை' என்று தமிழுக்குரிய ஈற்ருல் பிரித்துக்கூறி, 'கிரியா யோகங்கள்' எனச் சேர்த்துக் கூறியது சரியைக்கு உரி யது சமயதீக்கை எனவும், கிரியை யோகம் என்னும் இரண்டற்கும் உரியது விசேடதீக்கை எனவும் உணர்ந்து கொள்ளுதற்கு என்று உணர்க. கிரியா யோகங்கள் என்பது உம்மைத்தொகை. அதனைல் கிரியையும் யோகமும் எனப்பொருள் கொண்டுள்ளார்.

தவத்தால் ஞானம் நிகழுமாயின் ஆளுடைய பிள்ளே யார் முதலானவர்கள் தவம் செய்யாதிருக்கவும் ஞானம் நிகழ்ந்தமையால் தவத்தால் ஞானம் நிகழும் என்பது பொருந்தாதென்று கூறுபவர்களே மறுத்தற்பொருட்டே ஆசிரியர் 'மேற்சரியை கிரியா யோகங்களேச் செய்துழி' எனக் கூறியருளினர். இதனுல் ஆளுடைய பிள்ளேயார் முதலானவர்கள் முற்பிறவிகளில் தவத்தைச் செய்த வர்கள் என்பது பெறப்பட்டது. எனவே, 'முற்செய்

தவத்தால்' என்று மேற்கோளிலும், 'மேல் சரியை கிரியா யோகங்களேச் செய்துழி' என ஏதுவிலும் கூறித் தவத்திரைலேயே ஞானம் நிகழும் என்பதை வலியுறுத் திஞர்.

சரியை கிரியா யோகம் என்பன, உபாயச் சரியை உபாயக்கிரியை உபாயயோகம் எனவும், உண்மைச் சரியை உண்மைக் கிரியை உண்மை யோகம் எனவும் இருதிறப்படும். மேற்கோளில் 'மேல்' என்பதற்கு மேலாகியஉண்மைச் சரியை கிரியா யோகம் என்று கூறினும் பொருந்தும். அவ்வாருமினும் மேற்கோளில் முற்செய் தவம் என்று இருத்தலால் முற்பிறவியிற் செய் துள்ளார் என்று கூறியதற்கு இழுக்கில்ஃல.

உபாயமாவது உலகப்பொருளே நோக்கிச் செய் வது. உண்மையாவது முத்தி காரணமாகச் செய்வது.

ஞானத்தைக் காட்டி மோட்சத்தைக் கொடுக்கும் என்று உடன்பாட்டு முகத்தால் கூறவேண்டிய ஆசிரி யர் அங்ஙனம் கூருது 'ஞானத்தைக் காட்டி யல்லது மோகூத்தைக்கொடா' என எதிர்மறை முகத்தாற் கூறிஞர். இங்ஙனம் எதிர்மறை முகத்தாற் கூறினமை யால் ஞானம் மோக்ஷத்திற்குச் சிறந்தசாதனம் என்பது பேறப்பட்டது. ஆதலால், ஞானத்தையல்லாமல் மோக்ஷத்தை அடைய முடியாது என்றுணர்க. எதிர் மறை முகத்தால் கூறிஞல் பொருள் வலியுறும் என்பது நூலோர் துணிபு.

சிறந்த சரியை கிரியை யோகங்களேச் செய்த இடத்தும் அத்தவங்கள் ஞானத்தைக் காட்டியல்லாமல் மோக்ஷத்தைக் கொடுக்கமாட்டா என்றமையால்தீக்கை பெற்ற இடத்தும் அத்தீக்கை ஞானத்தைக் கொடுத் தல்லாமல் மோக்ஷத்தைக் கொடுக்காது என்பது

.ک

LB.

பெறப்பட்டது. இங்ஙனம் பெறப்படுத& உபலக் கணம் என்பர். ஒருபொருணக்கூறுமிடத்து அதஞேடு இயைபுடையத&யயும் உய்த்துக் கொள்ளவைப்பது உபலக்கணமாம்.

தவங்களும் தீக்கையும் ஞானத்தைக் கொடுத்து அந்த ஞானம் வாயிலாக முத்தியைக் கொடுக்கும். அங்ஙனமன்றி நேரே முத்தியைக்கொடா என்று வலியுறுத்தும் பொருட்டு ஆசிரியர் ஞானம் எனக் குருது நன்னெறியாகிய ஞானம் என விசேடித்துக் கூறியருளினர் என்று உணர்க.

நன்மை என்று கூறப்படுவன எல்லாவற்றினுள்ளும் சிறந்த நன்மையாவது வீடுபேருகும். அவ்வீடு பேற்றிணே அடைவதற்குக் காரணமாய்ச் சிறந்தநெறி ஞானமாகும். ஆதலால் ஞானம் நன்னெறி எனப் பட்டது. வீடுபேற்றினுக்குச் சிறந்த நெறி என்று அந்தந்தச் சமயத்தாரால் கூறப்படுவன எல்லாம் தன் னிடத்தில் வந்து கூடுமாறு நின்ற பெருநெறி ஞான மாகும்; அதனுும் ஞானம் நன்னெறி எனப்பட்டது.

நன்னெறி சன்மார்க்கம் என்பன ஒருபொருட் சொற்கள். தவங்களும் தீக்கையும் வீடுபேற்றிற்குப் பரம்பரையான வழிகள். ஆதலால் நூல்களில் அவை யும் வீடுபேற்றுக்குச் சாதனங்கள் எனக் கூறப்பட்டுள் ளன. இரத வீதிகள் போல ஞானம்; புறவீதிகள் போலச் சரியையாதிகள்; முத்திபோல ஆலயம். ஆல யத்துக்குச் செல்லும் ஒருவன் புறவீதிகளில் எந்த வீதி வழியாகச் செல்லினும் இரத வீதிக்குட் சென்று ஆல யத்துட் செல்லவேண்டும். இரதவீதியிற் செல்லாது ஆலயத்துட் செல்லமுடியாது. அதுபோல, சரியை கிரியா யோகங்களேச்செய்து ஞானத்திற்சென்று அதன் வழியாய் முத்தியை அடையவேண்டும் என அறிக. Þ

6

ஞானமும் உபாயம் உண்மை என்று இருவகைப் படும். ஆகவே, சரியை கிரியை யோகம் ஞானம் என்னும் நான்கும் முத்தி காரணமாகச் செய்யும் உண் மைச் சிவபுண்ணியம் எனவும், உலகப்பொருள்காரண மாகச் செய்யும் உபாயச் சிவபுண்ணியம் எனவும் இருதிறப்படும். அவ்விரு திறத்தானும் ஒவ்வொன்று நான்கு நான்காகச் சிவபுண்ணியம் எட்டு வகைப் படும் என்றவாருயிற்று. அந்த எட்டும் சரியையிற் சரியை கிரியை யோகம் ஞானம், கிரியையிற் சரியை கிரியை யோகம் ஞானம், கிரியையிற் சரியை கிரியை யோகம் ஞானம், கிரியை கிரியை யோகம் ஞானம், ஞானத்திற் சரியை கிரியை ஞானம் என ஒவ்வொன்றும் நான்கு நான்காக முப்பத் திரண்டாய் விரியும் என்க. அவற்றுள்,

சரியையிற்சரியை: திருக்கோயில் அலகிடல் மெழு கல் முதலியன. அலகிடலாவது குப்பையை அப்புறப் படுத்தல்.

சரியையிற் கிரியை: பரிவார மூர்த்திகளில் ஒரு மூர்த்தியை வழிபடுதல்.

சரியையில் யோகம்: நெஞ்சின் கண் சிவபெரு மான் உருவத் திருமேனியைத் தியானம் செய்தல்.

சரியையில் ஞானம்: அத் தியானபாவணயின் உறைப்பேனுல் ஓர் அனுபவ உணர்வு நிகழ்தல்.

கிரியையிற் சரியை: சிவபூசைக்கு வேண்டப் படுவன எல்லாம் சேகரித்தல்.

கிரியையிற் கிரியை: பூதசுத்தி, தானசுத்தி, திரவிய சுத்தி, மந்திரசுத்தி, இலிங்கசுத்தியாகிய ஐவகைச் சுத்தியும் செய்து சிவலிங்க வடிவிற்செய்யும் பூசணே. பூதசுத்தி என்பது பூசிப்பவஞகிய தன்ணச் சுத்தி செய்தல். பூதம் – ஆன்மா.

مكية

الد

கிரியையில் யோகம்: அகத்தே பூசை, ஓமம், தியா னம் என்னும் மூன்றற்கும் முறையே இருதயம் நாபி புருவநடு என்னும் மூன்று இடங்களேயும் வகுத்துக் கொண்டு செய்யும் அந்தரியாக பூசை.

கிரியையில் ஞானம்: அவ்வந்தரியாக பூசையின் உறைப்பால் ஓர் அனுபவ உணர்வு நிகழ்தல்.

யோகத்திற் சரியை : இயமம், நியமம், ஆதனம், பிராணுயாமம் என்னும் நான்கிணயும் பழகுதல்.

யோகத்திற்கிரியை : பிரத்தியாகாரம், தாரணே என்னும் இரண்டணயும் பழகுதல்.

யோகத்தில் யோகம் : தியானம் செய்தல்.

யோகத்தில் ஞானம் : சமாதி கூடுதல்.

இந்த அட்டாங்க யோகங்களின் இலக்கணங் கணச் சிவஞானசித்தியார் 8 ஆம் சூத்திரம் 21 ஆவது செய்யுள் உரையில் காண்க.

இந்த யோகமும் சாலம்பம் நிராலம்பம் என இரு வகைப்படும். அவற்றுள், சாலம்ப யோகமாவது சிவ லிங்கம் முதலிய வடிவத்தைப் பற்றிச் செய்வது. நிராலம்ப யோகமாவது அகண்டாகார சோதியைப் பற்றிச்செய்வது. ஆலம்பம் - பற்றுக்கோடு, ஆதாரம். நிராலம்பம் - பற்றுக்கோடின்மை. சாலம்பம் - ஆதாரத் தோடு கூடியது; நிராலம்பம் - ஆதாரமில்லாதது என அறிக.

ஞானத்திற் சரியை : ஞானசாத்திரப் பொரு**ீ**ளக் குருவினிடத்துக் கேட்டல்.

ஞானத்திற் கிரியை: அப்பொருோ ஏது திருட் டாந்தங்களுடன் சிந்தித்தல். Ø

Ø

ஞானத்தில் யோகம் : அப்பொருளே ஐயம் திரிபு கள் இன்றித் தெளிதல்.

ஞான த்தில் ஞானம்: சிவபெருமாஞேடு அபேத மாய்க் கலந்து நிட்டை கூடுதல்.

உண்மை ஞானம் எனப்படுவன கேட்டல் சிந்தித் தல்களும், சிந்தித்ததணப் பின்னர்த் தெளிதலும், தெளிந்தவாறே அதன்பின் நிட்டைகூடுதலும் என்னும் நான்கேயாம். இம்முறையே வந்து நிட்டை பொருந் தினேர் வீட்டிணத் தணப்படுவர் என்க.

இவற்றுள் ஞானத்தில் ஞானம் நீங்கிய உண்மைச் சிவ புண்ணியத்துக்குப் பயன் சாலோக சாமீப சாரூப மென்னும் பதமுத்தியும், ஞானத்தில் ஞானத்துக்குப் பயன் சாயுச்சியமாகிய பரமுத்தியுமாம். உபாயச் சிவ புண்ணியத்திற்குப் பயன் இப்புவனம் முதல் சுத்த மாயா புவனம் வரையுள்ள புவனங்களில் போகங்கள் அனுபவித்தல்.

சாலோகமாவது: புவன பதிகளின் உலகங்க**ோ** அடைந்து ஒருவர் மணயில் பணிசெய்யும் அகத் தொண்டர்க்கு உள்ள உரிமைபோல அவ்வுலகத்துள் எவ்விடத்தும் தடையின்றிச் சஞ்சரித்து அங்கு உள்ள போகங்களே அனுபவித்து வாழ்தல்.

சாமீபமாவது : புத்திரருக்கு உளதாகிய உரிமை போல அப்புவன பதிகளுக்கு நெருங்கினவராயிருந்து அவர் போகங்களே அனுபவித்து வாழ்தல்.

சாரூபமாவது : தோழர்க்கு உரிய உரிமைபோல அப்புவன பதிகளோடு ஒத்த வடிவமும் ஒத்த ஆபரண மும் ஒத்த போக அனுபவமும் பெற்று வாழ்தல்.

4

சாயுச்சியமாவது: சரியையில் ஞானம் முதல் யோகத்தில் ஞானம் ஈருகிய ஞானங்கட்குப் பயனுகிய சாயுச்சியமும், ஞானத்தில் ஞானத்திற்குப் பயனுகிய சாயுச்சியமும் என இருதிறப்படும். அவற்றுள், சரியை முதல் யோகம் ஈருகிய மூன்றிலும் உள்ள ஞானத்திற் குப்பயனுகிய சாயுச்சியமானது புவனபதிகளால் அதிட் டிக்கப்பட்டு அப்புவனபதிகள் செய்யும் அதிகாரங்களே அவர்போலவே செய்துகொண்டு வாழ்தல். முடிபாகிய ஞானத்துக்குப் பயன் எனப்படும் சாயுச்சியமாவது சிவபெருமான் திருவடியில் இரண்ட றக் கலந்து சிவா னந்தத்தை அனுபவித்தல்.

இங்ஙனம் தவங்களே சாதனமாகும் என்பாரை மறுத்துத் தவங்களால் ஞானம் உண்டாகும், அந்த ஞானமே சாதனம் ஆகும் என ஏதுவால் சாதித்த பொழுது மீண்டும் அவர்கள் முன்பிறவிகளில் சரியை கிரியை யோகங்கள் ஆகிய தவங்களேச் செய்தவர்கள் அத்தவங்களால் ஞானத்தை அடையும் முறைமை எங் ஙனம் என்று வினுவுவாராயினர். சரியையாகிய தவத் தைச் செய்தவர்கள் அத்தவப்பயணக் கொடுக்கும் சாலோக பதத்தையும், கிரியையாகிய தவத்தைச் செய்த வர்கள் அத்தவப்பயணக் கொடுக்கும் சாமீப பதத்தை யும், யோகமாகிய தவத்தைச் செய்தவர்கள் அத்தவப் பயணேக் கொடுக்கும் சாரூப பதத்தையும் அடைந்து அவ்விடத்து உள்ளனவாகிய இன்பங்களே வித்து முன் உடம்பு இறக்கும் பொழுது அடுத்தவின (பின்பு பயகை வருதற்குரிய விணே) காட்டிய பிறவியின் காரணமாக எழுந்த அவாவிண மீண்டும் நிலவுலகத் அனுபவித்து பிறந்து நீக்கிக் கொள்ளும் பொருட்டு, மீண்டும் தவத்தைச் செய்தற்கு உயர்ந்த குலத்தின்கண் வந்து பிறந்து தவத்தால் அவ் விடயத்தின்கண் சென்ற ஆசை மேலும் மேலும் வள ராதவண்ணம் அறுத்து உண்மை ஞானத்தை அடை வர் என்று ஞானநூ ஸேக்கற்ற பெரியோர்கள் கூறுவர் என்று கூறி, உதாரணாத்தால் ஏதுவை வலியுறுத்தி அருளினர் ஸ்ரீமெய்கண்டதேவ நாயஞர்.

### உதாரணம் வருமாறு:

தவஞ்செய்தா ரென்றும் தவலோகம் சார்ந்து பவஞ்செய்து பற்றறுப்பா ராகத் — தவஞ்செய்த நற்சார்பில் வந்துதித்து ஞானத்தை நண்ணுதலேக் கற்ருர்சூழ் சொல்லுமாம் கண்டு.

## என்பதாம்.

இவ்வுலகத்தில் உடம்போடு நின்று செய்தவிண் கள் தவம் ஆயினும் தவம் அல்லாத வேருென்ருயினும் தத்தம் பயன்களேக் கொடுக்கக் கூடிய உலகத்தில் செலுத்தி அந்தப் பயன்களேக் கொடுத்தே விடும். இம் முறை ஒருகாலத்தினும் மாறுபடாது. ஆகலின், 'என்றும் தவலோகம் சார்ந்து' என்று உதாரணத்தில் அருளிச்செய்தனர் என்க.

உதாரண த்தில் ' பற்றறுத்தற்பொருட்டு நில உலகத்தில் வந்து பிறந்து' என்றமையால், பற்றில்லா விட்டால் சாலோகம் முதலிய பதத்தில் நின்றவாறே ஞானத்தை அடைவர் என்பது பெறப்பட்டது.

நல்லகுலத்தில் வந்து பிறந்து ஞானத்தை நண்ணுவர் என்றமையால் இழிகுலத்தார் தத்துவ ஞானத்திற்கு உரியரல்லர் என்பது பெறப்பட்டது.

'நல்லகுலம்' என்றது நல்ல கூட்டம்; அது தவச் சூழலாகிய கூட்டம் என்க. அதஞல் ஆசிரியர் தவம் செய்த நற்சார்பு என்றருளினர். அந்த நற்சார்பைத் தான் 'நற்குலத்தினில் வந்து அவதரித்து' என்றருளிச்

10.

செய்தார் வழிநூலாசிரியர். தவஞ்செய்த நற்சார்பு என்றது மீளத் தவஞ்செய்தற்குரிய உயர்ந்த குலம் என்றுகூறியது காண்க. பிறந்த இடமும் தவச்சூழலாக இருத்தல்வேண்டும். புகுந்த இடமும் தவச்சூழலாக இருத்தல்வேண்டும். இல்ஃலயேல் அந்தப் பிறப்புப் பயனின்றி ஒழியும். நல்லகுலம் இழிந்த குலம் என்ற சொற்களிலே தம் அறிவை நுழைத்துத் துன்புறுவார் பலர். நல்லகுலம் - தவஞ்செய்சாதி. இழிந்தகுலம் - அவத்திலே காலத்தைப்போக்கும் சாதி. நல்ல குலத் தில், தோன்றியவர்கட்கு மனம் வாக்குக் காயங்களெல் லாமும் தவமுயற்சியிலேயே இயல்பாகப் பொருந்துவ தாம்; தவமும் முன்ணேத்தவமுடையார்க்கன்றி நன்கு விளேதல் இல்ஃ என்க.

சரியை முதலியவற்றைச் செய்தவர்கள் இறக்குங் கால் மணவி முதலியோரிடத்துப் பற்றுவைப்பின் சரியை யாதியின் பயஞகச் சாலோகாதி பதங்களே அடைந்து அவ்விடத்துளவாகிய இன்பங்களே அனுப வித்துப் பின்னர் முன்பற்றுவைத்த விணப்பயன்களே அனுபவித்தற்பொருட்டுப் பூமியில் உயர்ந்த குலத்தில் பிறந்து விணப்பயணே அனுபவிக்கும்பொழுதே முன் செய்த சரியை யாதியைச் செய்து அவற்ருல் ஆசையை அறுத்து உண்மை ஞானத்தைப் பொருந்துவர். முன் இறக்கும்பொழுது இவ்வுலகப்பற்று இல்லாதிருப்பின் சாலோகாதி பதங்களில் இருந்தவாறே ஞானத்தைப் பொருந்துவர்.

சாலோகாதி பதங்களே அடைவதற்குமுன் செய்யும் சரியை யாதிகள் கடவுட் பற்றுக்கு ஏதுவாய் நிற்கும்; நிற்பினும் கடவுள் உண்மையை அறியாமையிஞல் சாலோகாதி பதங்களேப் பொருந்தும்படிசெய்யும். அப் பதங்களே அடைந்த பின்னர் மறுபடியும் பூமியிற் பிறந்து செய்யும் சரியையாதிகள் விடயப்பற்று அறுத் O

தற்கு ஏதுவாயிருக்கும். அதனைல் விடயப்பற்று நீங்கி உண்மை ஞானம் உண்டாகும். முன்னர்ச் செய்யுங் காலத்து ஓவ்வொன்றையும் காலநீட்டிப்புடன் அரிதிற் செய்வன்; பின்னர்ச் செய்யுமிடத்து ஞானநாட்டத் தால் கால நீட்டிப்பும் அருமையுமின்றிச் செய்வன். இது எதுபோல எனின், ஒரு மாணுக்கன் ஒரு பாடத் தைத் தொடங்கும்போது அப்பாடத்தை நீண்டநாள் அரிதிற் படித்து வரப்பண்ணிச் சிலநாட் கழித்துப் பின்னர் அப்பாடத்தைத் தொடங்கும்போது எளிதில் விரைந்து படிப்பதுபோலாம் என்க.

சரியை முதலிய தவங்களே தத்துவ ஞான த்தைக் காட்டும் என்று கூறி, ஏதுவை உதாரணத்தால் வலி யுறுத்தியபொழுது, சரியை முதலிய தவங்களே தத்துவ ஞானத்தைக் காட்டும் என்று வலியுறுத்துவது எதற் காக? வேதத்துள் கூறப்பட்ட வேள்வி முதலியனவும் தத்துவ ஞானத்தைக் காட்டும் என்று கொள்ளுதலே பொருத்தமாம் என்று பட்டாச்சாரிய மதம் பற்றிச் சிலர் கூறுவர்.

ஒரு நல்னிணேயைச் செய்யத் தொடங்கி அறநூலே ஆராயுங்காலத்து ஆராய்வானுடைய அறிவின்கண் அந் நூலில் வேள்வி முதலிய தவங்கள் அறம் எனத் தோன்றும். அப்படித் தோன்றும்பொழுதே அவற்ருல் உண்டாகும் சுவர்க்கம் முதலிய காமியப் பயணேயும் உண்டாகும் சுவர்க்கம் முதலிய காமியப் பயணேயும் உடன் கூறிக்கொண்டே வருவனவாய்க் காணப்படும். அவ்வாறு கூறப்படும் வேள்வி முதலிய அறங்களின் பயனுகிய இன்பம், முன்பு பசித்து அந்தப் பசியால் உணவை உண்டு பின்னும் பசியையுடையானுக்கு அவ்வுணவால் வரும் இன்பத்தை ஓக்கும். ஆதலால் அவ்வுணவால் வரும் இன்பத்தை ஓக்கும். ஆதலால் பொன் விலங்கும் இருப்பு விலங்கும் பந்தித்தனில் ஒரு தன்மையாதல்போல ஒருவனுக்கு ஞானத்தை வர வொட்டாமல் தடுத்துப் பந்தம் செய்வதில் தம்முள்

4.

சமமாக உரைக்கப்படுவன அறம் பாவம் என்னும் இரண்டுமாகும். அறம் பாவம் ஆகிய இரண்டும் அனுபவத்தால் கெடாது மேலும் மேலும் முதிர்ந்து வளர்வன சரியை முதலிய தவங்களாகும். இச்சரியை முதலிய தவங்களால் அறம் பாவம் என்னும் இரண்டும் நேராக ஓத்து நிற்கும். இங்ஙனம் நேராக ஒத்தல் இருவிணேயொப்பு எனப் பெயர்பெறும்.

இருவிணேயொப்பாவது ஒன்றில் விருப்பும் ஒன்றில் வெறுப்பு மாதலின்றிப் புண்ணிய பாவம் இரண்டி னும் அவற்றின்பயன்களினும் ஒப்பஉவர்ப்பு நிகழ்ந்து விடுவோனது அறிவின்கண் அவ்விருவிணயும் அவ் வாறு ஓப்பநிகழ்தலாம். இருவிணேயொப்பு எவ்வாறு வரும் எனில், இச்சை அறிவு செயல்கணக் குணமாக உடைய உயிர், யாதானுமொன்றை இச்சித்து அந்த இச்சை நிறைவேறும் உபாயத்தை அறிந்து அவ் உபாயத்தைச் செய்தலே இயல்பாம். ஆதலால், சுவர்க் காதி பல‰ன இச்சித்து வேள்வி முதலியவற்றைச் செய்தலில் விருப்பம் நீங்க வேண்டுமாயின், சிவபெரு மான் திருவடி அடைதலில் விருப்பமுடையவனுய் அத் திருவடியை அடையச் செய்தற்குரிய உபாயம் சரியை முதலிய தவங்கள் என அறிந்து அத்தவங்களாகிய சிவபுண்ணியத்தைச் செய்யவேண்டும். செய்தலால் இருவிணேயொப்பு உண்டாம் என்க.

மலபரிபாகமாவது: மலசத்திதேய்தல். ஆன்மா கருவிகளுடன் கூடியும் பிரிந்தும் அவத்தைப்பட்டு வரும் அவதரத்திலே புண்ணியமேலீட்டிஞலே அநாதி பந்தமான மூலமலம் தனது மறைக்கும் சத்தி தேய்தற் குரிய துணேக்காரணங்களுடன் கூடிப் பாகம் வந்த இடத்துச் சத்தி நிபாதம் நிகழப்பெற்று அதனைல் இருவிணேயொப்பை அடையும். Ó

சத்திநிபாதமாவது: திருவருட்சத்திபதிதல். அதா வது சிவபெருமான் திருவடியை அடையவேண்டும் என்ற நாட்டத்தால் ஆன்ம அறிவின்கண் சிவசத்தி பதிதல். சத்தி நிபாதம் என்னும் சொல்லுக்குச் சத்தி யின து வீழ்ச்சி என்பது பொருள். ஒரு ஆன்மாவுக்குத் அடையவேண்டும் என்னும் முறுகிய திருவடியை எண்ணமாகிய சத்திநிபாதம் நிகழ்ந்தால் அவ்வான்மா மக்கள் முதலிய உலகப் பொருளினின்றும் தீங்கி அஞ்சியோடி ஞா**ஞசாரிய**ண நாடச்செய்யும். பக்குவமாதற் பொருட்டு மலத்திற்கு அனுகூலமாய் நின்று நடாத்திய திரோதான சத்தி மலம் பரிபாகம் . எய்தியவழி அம்மறக்கருணே ஆகிய செய்கை மாறி அறக்கருணே ரூபமாய் ஆன்மாக்கள்மாட்டுப் பதிதல். இதுமந்ததரம், மந்தம், தீவிரம், தீவிரதரம் என நால் *ன*ு\_\_\_\_\_ வகைப்பட்டு ஓரோவொன்று நான்காய்ப் பதினுறு வகையாகி இன்னும் பலதிறப்பட்டு விரியும். தீவிரதர சத்தி நிபாதமாவது உலகப்பற்று அறவே விட்டுத் திருவருட்சத்தி முற்றும் பதிதல்.

இவ்வாறு இருவிணேயொப்பு மலபரிபாகம் சத்தி நிபாதம்பெற்ற ஆன்மாக்கள் அவரவர்மாட்டு நிகழ்ந்த சத்தி நிபாதத்திற்கேற்ப ஞாஞசாரியஞல் தீட்சித்து அனுக்கிரகிக்கப் பெற்றுச் சரியை கிரியா யோகங்களே அநுட்டித்து அவற்றின் பயஞகிய சாலோக சாமீப சாரூப சாயுச்சியங்களேப் பெறுவார்கள்.

காமியப்பயணே உடன்கூறிக் கொண்டே வருகின் றனவாகிய வேள்வி முதலிய தவங்களால் வரும் இன் பம் பசித்துண்டு பின்னும் பசிப்பவனுக்கு உண்டாகிய இன்பத்தை ஓக்கும் என்றதனுல் இறப்பில் தவமாகிய சரியையாதியால் உண்டாகும் ஞானம் தேவருக்குப் பசியால் உண்டு பின்னும் பசித்தல் இல்லாத அமிழ்த உண்டியானைபயணே ஓக்கும் என்பதும் பெறப்பட்டது. அமிழ்த உண்டி நரை திரை மூப்பின்றி நிஃபெறுத லாகிய பெரும்பயனேத் தருதலேயன்றிப் பசிதீர்த லாகிய இடைப்பட்ட பயணேயும் தரும்; அதுபோல, இறப்பில் தவமாகிய சரியையாதிகளும் உண்மை ஞான மாகிய மேலான பயணத் தருதலேயன்றிச் சாலோகாதி பதமுத்தியாகிய இடைப்பட்ட பயணேத் தருதலும் பொருந்துமாறு காண்க.

ஏணேய உணவுகள் பசியை நீக்குதலோடு நின்று விடும்; அமிழ்தமாகிய உணவு பசியை நீக்கிப் பின்னர் நரை முதலியவற்றையும் நீக்கும். அவ்வாறே வேள்வி முதலியன சுவர்க்காதி பயணத் தந்து நின்றுவிடும்; சரியையாதிகள் சாலோகாதி பயணத்தந்து பின்னர் ஞானத்தையும் தரும். ஆதலால் சரியையாதிகளே இறப்பில் தவம் என்ருர்; என்றதஞல் வேள்வி முதலி யன இறக்குந்தவம் என்றவாருமீற்று.

சரியை முதலிய தவத்தாலன்றி வேள்வி முதலிய தவத்தால் ஞானம் உண்டாகாது என்பதைக் கீழ்க் கண்ட உதாரணவெண்பாவால் ஸ்ரீமெய்கண்டதேவர் வலியுறுத்துதல் காண்க. அது வருமாறு:

பசித்துண்டு பின்னும் பசிப்பாணே யொக்கும் இசைத்து வருவிணேயி லின்பம் — இசைத்த இருவிண யொப்பி லிறப்பில் தவத்தான் மருவுவனும் ஞானத்தை வந்து.

என்பதாம்.

இந்த இருவிண யொப்புடையவன் பெருந்தவ முடையவனைான். ஆதலால் அவன் பின் கூறப்படும் ஞானகுருவைத் தேடி வந்து ஞானத்தை அடைவன் என்று கூறிப் பட்டாசாரியன் மதம்பற்றிக் கூறுவாரை இவ்வுதாரணத்தால் மறுத்து ஏதுவை ஆசிரியர் வலி யுறுத்தருளிஞர். வேள்வி முதலியனவெல்லாம் அழியும் தன்மையை யுடைய பயன்களேக் கொடுக்கும், அழியாத தத்துவ ஞானத்தைக் கொடுக்கமாட்டா என்பதற்குப் பிரமாணம் வேள்விகளேவகுத்த நூல்களேயாகும் என்பதணே அறிவிக்கும் பொருட்டு 'இசைத்த வருவிண்' என்று உதாரணத்தில் கூறியருளினர். வேள்வி முதலியன எல்லாம் ஞானத்தைக்கொடுக்காமல் இருப்பதல்லாமல் தீவிணபோல் ஞானம் உண்டாகாதபடி தடுத்து நிற்கும் தன்மையும் உடையனவாம். ஆதலால் அவ்வேள்வி முதலிய நல்விணகளின் நீக்கமே ஞானத்திற்குக் காரண மாகும் என்று அறிவிப்பார் 'இசைத்த இருவிணயொப் பில்' என்றருளிச் செய்தார்.

'' தானமியா கந்தீர்த்தம் ஆச்சிரமம் தவங்கள் சாந்திவீர தங்கன்ம யோகங்கள் சரித்தோர் ஈனமிலாச் சுவர்க்கம்பெற் றிமைப்பளவின் மீள்வர் ஈசனியோ கக்கிரியா சரியையினில் நின்ளேர் ஊனமிலா முத்திபதம் பெற்றுலக மெல்லாம் ஒடுங்கும்போ தரன்முனிலா தொழியினுற்பவித்து ஞானநெறி யடைந்தடைவர் சிவணே யங்கு நாதனே முன்னிற்கின் நணுகுவர்நற் ருளே ''

என்னும் சிவஞான சித்தித் (திருவிருத்தமும்) இதண உணர்த்துவது காண்க.

## இரண்டாம் அதிகரணம்

'இனி இவ்வான்மாக்களுக்குத் தமது முதல் தானே குருவுமாய் உணர்த்தும் என்றது' என்பது மேற் கோள்.

இம்மேற்கோள் கூறும் பொருள் யாது எனின், க‰ஞானத்தை உணர்த்துபவர் நம்மவரில் ஒருவர் ஆதல்போல, முன்னர்க் கூறியபடி சரியை கிரியை யோகங்களால் உண்டாகும் தத்துவ ஞான த்தை உணர்த்துபவரும் நம்மவரில் ஒருவர் என்று கொள்ளு தலே பொருத்தம் என்று சாங்கியர் நையாயிகர் முதலி யோர் கூறுவர். முன்னர்க் கூறியபடியே சரியை கிரியை யோகங்க2ளச்செய்து முடித்த பிறகு அச்சரியை முதலிய வற்றைச் செய்து முடித்தமையால் இருவிணே யொப்பு மல்பரிபாகம் சத்திநிபாதம் நிகழ்ந்து தத்துவ ஞானத் திண விரும்புகின்ற உயிர்களுக்கு, இதுவரையிலும் அந்த உயிர்களுக்கு முதல்வனும் உள்ளேயிருந்து உணர்த்திவந்த பரம்பொருளே தத்துவ ஞானத்தை விரும்பும் அப்பருவம் அறிந்து மானுடத் திருமேனி கொண்டு எழுந்தருளிவந்து அத்தத்துவ ஞானத்தை உணர்த்துவான் என்று கூறி ஆசிரியர் அவர்களே மறுத்தருளினர் என்க.

உயிர்களிடத்து உள்ளே நின்று உணர்த்திவந்த பரம்பொருளாகிய முதல்வனே தத்துவ ஞானத்தை விரும்பும் பருவத்தை அறிந்து, குருமூர்த்தியாய் வந்து, ஞானத்தை உணர்த்துவான் என்றமையால் இங்ஙனம் உணர்த்துதல் ஏணயோர்க்கு உரியதன்று என்பது பெறப்பட்டது.

இங்ஙனமாக, முதல்வனே மானுடத் திருமேனி கொண்டு எழுந்தருளி வந்து தத்துவ ஞானத்தை ஆசிரியர் அவர்கள உணர்த்துவன் என்று கூறி மறுத்தபோது, முதல்வன் அருள்மயமாகிய திருமேனி யுடையவன். அவன் உணர்த்தும் பொருட்டு மாயை யினுல் ஆகிய மானுட வடிவத்தைக் கொள்வானுனல், மாயையினுல் ஆகிய வடிவத்தையுடைய நம்மவருள் ஆதலால் குருவின் உட‰ ஆதார ஒருவனுவான். மாகக்கொண்டு உணர் த்துவான் நின் று என் று கொள்ளுதலே பொருத்தம் என்று அவர்கள் டான பக்கம் பற்றிக் கூறினர்.

அம்முதல்வன் பாலின்கண் நெய் மறைந்து நிற் றல்போல உயிர்களிடத்தில் மறைந்து வேருய் நில்லா மல் ஆணவ மலமாகிய மாசு நீங்கிய சுத்த ஆன்மாவின் அறிவையே தனக்கு வடிவமாகக்கொண்டு தயிரின் கண் நெய் விளங்கி நிற்றல்போல அச் சுத்த ஆன்மா வின் அறிவின்கண் விளங்கி நிற்றலினுல் நம்மவரில் ஒருவனுகான் எனக்கூறி, அவன் 'அன்னியமின்றிச் சைதன்னிய சொரூபியாய் நிற்றலான்' என்னும் ஏது வால் அவர்களே மறுத்து மேற்கோளேச் சாதித்தரு

பாலின் கண் நெய்போல மறைந்து செலுத்தப்படு வன எல்லாவற்றிற்கும் பொதுவாகச் செல்லுதற்கு உரியது அதிட்டான பக்கமாகும். ஆகையினுல் அதிட் டான பக்கத்தைக் கொண்டால் ஏனேய சமய குரவர் களும் குருவாகக் கொள்ளப்படுவார்கள். ஆதலால், அதிட்டானபக்கம் இவ்விடத்தில் பொருத்தமுடையது அன்று. ஆணவமலமாகிய மாசுதீர்ந்த சுத்த ஆன்மா வின் அறிவைத் தனக்குத் திருமேனியாகக் கொள்ளுவ தான ஆவேச பக்கமே இவ்விடத்தில் பொருத்தம் உடையது என்று கொள்க.

சைதன்னியம் என்றது சுத்த ஆன்மாவை மாசு தீர்ந்தது என்று உணர்த்துவதற்காகவே ஆசிரியர் சைதன்னியம் என்ருர்.

பேய் பிடியுண்டவனிடத்து அப்பேய் விளங்கித் தோன்றும் ஆவேசம்போலச் சிறப்பான அதிட்டான மாய்க் கடவுளே குருவின் ஆன்மாவை ஆவேசித்து நிற்பர் என்ற உண்மையை உணர்த்துதற்காகவே மேற்கோளில் 'தமது முதல் தானே குருவுமாய் உணர்த் தும்' என மேற்கொண்டருளியமை காண்க. முதல்வன் சுத்த ஆன்மாவைத் திருமேனியாகக் கொள்ளவே அச்சுத்த ஆன்மா முதல்வணச் சார்ந்து சிவமாய் நிற்கும். ஆன்மா சிவமானபோது, உடம்பும் அருள்வடிவமாய் நிற்கும். ஆதலால் ஆன்மாவின் உடலிணே இடமாகக் கொள்ளுதல்பற்றிக் குற்றமின்று என்பதும், நம்மனேரில் ஒருவன் ஆகான் என்பதும் பெறப்பட்டன.

இங்ஙனம் உயிர்களின் உள்ளே நின்று உணர்த்தி வந்த அப்பரம்பொருளே குருவாய் வந்து தத்துவ ஞானத்தை உணர்த்துவான் என்று சாதித்தபொழுது, ஆன்மாக்களுக்கு முதல்வன் குருவாய் வந்து உணர்த்தாமலும் ஞானம் உண்டாகின்றது. ஆதலால் முதல்வன் குருவாய்வந்து உணர்த்தினைன்றி ஞானம் உண்டாகாது என்று கொள்ளுதல் எல்லா இடத்தும் பொருந்துவதன்று எனக் கூறுவாராயினர். உயிர்கள் விஞ்ஞாளுகலர் பிரளயாகலர் சகலர் என்று மூவகைப் படும். மூன்றுவகையுள் விஞ்ஞானகலருக்கு உயிருள் நிற்றலாகிய**்** தன் மையால் தத்துவஞான த்தைத் தோன்றச்செய்வன். அங்ஙனமன்றி, பிரளயாகலருக்கு நான் குதோளும் மூன் றுக்ண் ணும் நீலகண் **டமு**ம் முதலான உறுப்புக்களுடையதாய், படைத்தல் காத்தல் அழித்தல் முத்தொழில்களேச் செய்கின்ற என்னும் தனது இயற்கை வடிவத்தையே குருவடிவாகக் காட்டி முன்னி<mark>ன்</mark>று தத்துவஞானத்தை உபதேசித்து உணர்த் அவிச்சையையுடைய சகலருக்கு அவர்கள து உருவத்தையுடைய குருவாகி அக்குருவடிவின் பின் மறைந்து நின்று தத்துவஞானத்தை உணர்த்துவன். ஆதலால் எவ்வுயிர்கட்கும் முதல்வன் குருவாய் வந்து உணர்த்திலைல்லாமல் ஞானம் நிகழாது. இங்ஙனம் உணர்த்தும் வேறுபாட்டிணே உணர்ந்து கொள்வா யாக என்று கூறி உதாரணத்தால் ஆசிரியர் ஸ்ரீ மெய் கண் டதேவநாயஞர் ஏ துவை வலியுறு த் தருளினர்.

இதனைல் எல்லா உயிர்கட்கும் முதல்வன், குருவாய் வந்து உணர்த்திலைல்லாமல் ஞானம் உண்டாகாது என்பது பெறப்பட்டது. இங்ஙனம் பெறப்பட்டமை யால் சில உயிர்களுக்கு முதல்வன் குருவாய் வந்து உணர்த்தாமலும் ஞானம் உண்டாகின்றது. அதனுல் முதல்வன் குருவாய்வந்து உணர்த்திலைல்லாமல் ஞானம் உண்டாகாது என்பது எவ்விடத்தும் செல் லாது என்பவர்களுடைய கொள்கை மறுக்கப்பட்டமை அறிக.

உதாரண வெண்பா வருமாறு :

மெய்ஞ்ஞானம் தானே வினேயும்விஞ் ஞானகலர்க்(கு) அஞ்ஞான அச்சகலர்க் கக்குருவாய் - மெய்ஞ்ஞானம் பின்னுணர்த்தும் அன்றிப் பிரளயா கலருக்கு முன்னுணர்த்தும் தான்குருவாய் முன்.

என்பதாம்.

உதாரணத்தில் 'முன்' என்பதற்கு அறிவாயாக என்று பொருள் கொள்ளாமல் முன்னப் பொருள் என்று எழுவாயாகக் கொள்ளுதலும் பொருந்தும். வினேயும் என்றது வினேவிக்கும் என்பதாம்: விவ்விகுதி தொக்கது. உள்நின்று உணர்த்துவதாகிய இக்கருத் துப்பற்றியே ''உண்ணின் றறுத்தருளி'' எனப் போற் றிப் பஃருெடையில் ஸ்ரீ உமாபதிதேவ நாயளும் அருளிச்செய்தனர். இங்ஙனமன்றி எளிதாக அடப் படுதல்பற்றி அரிசி தானே அட்டது என்று கூறுதல் பேரல, எளிதாக மெய்ஞ்ஞானம் வினேவிக்கப்படுதல் பற்றி, மெய்ஞ்ஞானம் தானே வினேயும் என்று கூறிரை எனினும் பொருந்தும்.

அஞ்ஞான அச்சகலர்க்கு எனச் சகலருக்கு அடை மொழியாக அஞ்ஞானத்தைக் கூறியபடியால் அஞ்

. **Y**.

ஞானம் என்பதற்கு அவிச்சை எனப் பொருள்கொண் டுள்ளார்.

அச்சகலர் என்றது முதல் அதிகரணத்தில் தவஞ் செய்தார் என்று கூறப்பட்ட சகலர் என்று கொள்க. அக்குரு என்றது மேற்கோளில் கூறப்பட்ட குரு என்று கொள்க.

வெண்பாவிலே 'தானே விஃாயும்' 'முன்னுணர்த் தும்' 'பின்னுணர்த்தும்' என்றமையால் விஞ்ஞான கலருக்குத் தன்மையினும், பிரளயாகலருக்கு முன்னிஃ யினும், சகலருக்குப் படர்க்கையினும் உணர்த்துவன் என்பது பெறப்பட்டது.

தன்மையில் உணர்த்துவதும் முன்னிஃமில் உணர்த்துவதும் வேருேர் ஆதாரத்தைப்பற்றி நில் லாது முதல்வன் தானே உணர்த்துதலால் நிராதாரம் எனப்படும். படர்க்கையில் உணர்த்துவது முதல்வன் குருவடிவாகிய ஆதாரத்தைப்பற்றி நின்று உணர்த்து தலால் சாதாரம் எனப்படும்.

இங்ஙனம் விஞ்ஞான கலருக்குத் தன்மையினும் பிரளயாகலருக்கு முன்னிஃயினும் சகலருக்குப் படர்க் கையினும் முதல்வன் தத்துவஞானத்தை உணர்த்து வான் என்று ஆசிரியர் வலியுறுத்தினபொழுது, விஞ் ஞானகலர் முதலிய மூவருக்கும் ஓரே தன்மையாய் உணர்த்தாது பலவகையாய் உணர்த்துவதற்குக் காரணம் என்ன என்று அவர்கள் வினவினர். உயிர்க ளெல்லாம் தங்கள்தங்களுக்குரிய படிமுறைப்படி முதல் வன் உணர்த்த உணருந்தன்மை உடையன. அங்ஙன மன்றி உயிர்கள் எல்லாம் ஒரே தன்மையாக உணர்த் தினுல் உணரும் தன்மையை உடையன அல்ல. ஆத லால், யாதொரு குறையும் அறிவினுல் இல்லாத

பேரறிவு உடைய முதல்வனது உபதேச மொழியைப் பெற்று உணரும் தன்மையையுடைய பிரளயா கலருக் கும் சகலருக்கும் அறிவித்தால் அறிதலாகிய தன்மை கள் பிரளயாகலருக்கு முன்னிலேயினும் சகலருக்குப் படர்க்கையினும் நிகழ்வனவாம். முதல்வனது உப தேச மொழியைப்பெற்று உணருந்தன்மையை வேண் டாத விஞ்ஞானகலருக்கு முதல்வனல் கொள்ளப்பட்ட தன்னுண்மையால் (உயீர்க்குயிராய் நிற்கும் தன்மை யால்) முத்தியைக் கொடுக்கும் தத்துவஞானம் உண் டாகும் என்று அறிவாயாக என்று தன்மை முன்னிலே படர்க்கையால் உணர்த்துதற்குரிய காரணத்தைக்கூறி, அவர்களே மறுத்து, உதாரணத்தால் ஏதுவை வலி யுறுத்தருளினர்.

### உதாரணம் வருமாறு:

அறிவிக்க அன்றி அறியா உளங்கள் செறியுமாம் முன்பின் குறைகள் - நெறிமின் குறையுடைய சொற்கொள்ளார் கொள்பவத்தின் வீடென் குறைவில்சகன் சூழ்கொள் பவர்க்கு.

#### என்பதாம்.

பவம், சம்பவம், உண்மை என்பன ஒரு பொருளே யுடைய பல சொற்களாம். ஆதலால் பவம் என்ப தற்குத் தன்னுண்மை என்று பொருள் கொண்டுள் ளார். வீடு காரியம்; காரியமாகிய வீட்டிணக் கொடுக் கும் தத்துவஞானம் காரணமாகும், காரணமாகிய தத்துவ ஞானத்தைக் காரியமாகிய வீடு என்று கூறி யுள்ளார்; ஆதலால் வீடு என்பதற்குத் தத்துவஞானம் எனப் பொருள் கொண்டுள்ளார். சூழ்ச்சி காரியம்; காரியமாகிய குழ்ச்சியைக் கொடுக்கின்ற உபதேசமொழி காரணமாகும். காரணமாகிய உபதேசமொழியைக் காரியமாகிய குழ்ச்சி என்று கூறியுள்ளார்;

ஆதலால் சூழ் என்பதற்கு உபதேசமொழியென இங்கே பொருள் கொண்டுள்ளார்.

உயிர்கள் தமக்குரிய பக்குவ முறையில் வைத்து அறிவித்தாலன்றி அறியா என்பது ''பந்தமும் பரிவும் தெரிபொருட் பனுவல் படிவழி சென்று சென்றேறி'' என்னும் கருவூர்த்தேவர் திருவிசைப்பா திருவிடை மருதூர்ப்பதிகம் 5-வது செய்யுளான் அறியப்படும்.

முதல்வன் தன்மையினும் முன்னிஃமினும் பின்னிஃல யாகிய படர்க்கையினும் நின்று உணர்த்துவன் என்று மேற்கூறிய அம்மூன்றுவகையுள், இவ்விடத்தில் மாயா மலத்தையுடைய சகலவர்க்கத்து உயிர்கட்குக் குருவாய் வருதல் முதல்வன் என்பது உபசாரமே உண்மையன்ரும். எனின், எதனுல் அறிவுக்குள் அறிவாயும் தனக்கேயுரிய திருமேனிகொண்டும் வரு தலேயன்றி மாயாகாரியமாகிய சரீரத்துடன் கூடி வர மாட்டான் ஆதலின் என்க. மாயாகாரியத்தோடுகூடி, முதல்வன் அருஃாப்பெற்று, உபதேசிக்கும் லுடன் விளங்கும் உயிரை முதல்வன் குருவாய் வந்தா னெனக்கூறு தல் உபசாரமேயாகும் என்பாரை உவமை கூறி மறுத்து வலியுறுத்துகின்ருர்.

ஒரு பெண் தன் குழந்தையினிடத்து அன்புடைய வள் என்பதை வெளிப்படையாய்த் தெரிந்துகொள்ள வேண்டுமாயின் அன்பின் வடிவாய் அவள்பால் உண் டாகும் முஃப்பாலும் கண்ணீரும் பிறர் அறியுமாறு வெளிப்படுத்தும். அன்பு அருவானது, முஃப்பாலும் கண்ணீரும் உருவுடையன. அருவாய அன்பை உரு வாய முஃலப்பாலும் கண்ணீரும் வெளிப்படுத்தின. குழந்தையைக் காணும்முன்பு அவை வெளிப்படாதன. கண்டபின்பு அவை அவள்பால் உளவாயின. அதஞல் அவள் அன்பு வெளியாயிற்று. அதுபோல, நீரின்கண் நிழல் உள்ளது, என்றும் உள்ளது. அந்நிழல் வெளிப்பட்டுத் தோன்றுதல் இல்லே. அந்நீருடன் கலந்தேநிற்கும். அதுபோல, உயிர்களிடத்து வெளிப் பட்டு வேறுநில்லாது கலந்து அருவமாய் முதல்வன் நிற்பன். உயிர்களிடத்துப் பக்குவம் கண்டபொழுது வெளிப்பட்டுக் குருவாய்த் தோன்றுவன். பக்குவம் காணும்முன் அவன் தோன்றமாட்டான். அவனே குருவடிவாய் வந்து தோன்றி நின்று உணர்த்தானு யின் அம்முதல்வணே யார்தாம் அறிவார்.

இனி, நீரின்கண் நிழல் அந் நீரின் வேருய்வெளிப் பட்டுத் தோன்ருமல் அந் நீருடன் கலந்து நிற்கும். அதுபோல முதல்வன் உயிரின் வேருய்த் தோன்ருமல் அவ்வுயிருடன் கலந்து நிற்பன். அவ்வாறே அன்பும் தாமின் வேருய்த் தோன்ருமல் அத்தாயுடன் கலந்து நிற்கும். நீரினிடத்து நிழல் எப்பொழுதும் இருப்பது போல உயிரினிடத்து முதல்வன் எப்பொழுதும் இருப்பன். அவ்வாறே தாயினிடத்து அன்பு எப் பொழுதும் இருக்கும் என்க.

தனத்திலுண்டாகும் பாலும் கண்ணிலுண்டாகும் நீரும் உள்ளத்தின்கண் உள்ள அன்பை விளக்கும். இத‰,

'' சுரந்த திருமுஸேக்கே துய்யசிவ ஞானம் சுரந்துண்டார் பிள்ஃாயெனச் சொல்லச் - சுரந்த தனமுடையாள் தென்பாண்டி மாதேவி தாழ்ந்த மனமுடையாள் அன்பிருந்த வாறு.''

என்னும் திருக்களிற்றுப் படியாரானும்,

·· அன்பிற்கும் உண்டோ அடைக்குந்தாழ் ஆர்வலர் புன்கணீர் பூசல் தரும்."

என்னும் திருக்குறளானும் உணர்க.

அன்பு வெளிப்படுதற்குக் காரணமாகிய குழந்தையைக் கண்டவிடத்துக் கண்ணீரும் பாலுமாகத் தோன்றி அக்குழந்தையைக் காணவிடத்துத் தோன் ருமை நோக்கிக் காண்க. குழந்தை காரணம், காரியம் அன்பு குழந்தையாகிய காரணத்தைக் காணுதவிடத்து வெளிப்பட்டுத் தோன்றுத காரியமாகிய அன்பு அக் காரணத்தைக் கண்டவிடத்துக் கண்ணீரும் பாலுமாக வெளிப்பட்டுத் தோன்றுதலால் அவை மூன்றும் தம் முள் ஓற்றுமையுடையனவாம். இவ்வொற்றுமையை உணர்த்தவே அன்பு இல்லியாயின் முலேப்பாலும் கண்ணீரும் இல்லாவாய், அன்பு உளதாயின் அவ் விரண்டும் உளவாம் எனச்செய்யுளிற் கூருமல், 'முலேப் பாலும் கண்ணீரும் இல்லாவாய் உளவாம்' என்ருர்.

ஒரு பொருளின் நிழல் அப்பொருளின் வேருகக் காணப்படுவதாகும். நீரினிடத்துள்ள நிழல் அந் நீரின் வேருய்க் காணப்படுவ தில்‰. ஆதலால், **நீருக்கு நிழல் உண்டு என்**ருல் எவ்வாறு கூடுமெனில், நீரான து தன்னுள்ளே சஞ்சரித்துக்கொண் டிருக்கும் உயிர்களுக்கு இடங்கொடுப்பதாய்க் காணப்படுகின் றது. அதனை் இடங்கொடுக்கும்படியான வெளி உண் டென்று கருதப்படும், வெளி உண்டாகவே, அவ் வெளியில் நீரின் நிழல் உண்டு என அறிக. அந்நிழல் ஏணப்பொருள்களின் நிழல் வேறு நிற்பதுபோல் நீரின் வேருய் நிற்பதன்றி அந்நீரோடு கலந்து நிற்ற லால் நீர் வெளிப்பட்டு விளங்குவதுபோல் அதன் நிழல் வெளிப்பட்டு விளங்கா தாயிற்று.

அவ்வாறே சிவசைதன்னியமும், யான் என்னும் அறிவிற்குப் பொருளாகிய ஆன்ம சைதன்னியத்தோடு கலந்து நிற்பதாகும் என்பதை உணர்த்தவேண்டி . வேறு உவமை கூருது 'நீர் நிழல்போல் இல்லா அரு வாகி நின்ருணே' என்றருளினர்.

## மூன்ரும் அதிகரணம்

'இனி, இவ்வான்மாக்கள் ஐயுணர்வுகளான் மயங் கித் தம்மை உணரா என்றது' என்பது மேற்கோள்.

இம்மேற்கோள் கூறும்பொருள் யாதெனின், சத்தம் முதலிய விடயங்களே அறியும் அறிவை விளக்குவன ஐம்பொறிகளாம். அந்த ஐம்பொறிகளே தத்துவ ஞானத்தையும் விளக்கும். முதல்வன் குருவாய்வந்து உணர்த்துதல் வேண்டாம் என்று சிவசங்கிராந்தவாத சைவர்கள் கூற, இவ்வுயீர்கள் ஐம்பொறிகளால் மயக் கத்தை அடைந்து, தம் சொரூபத்தை உணரமாட்டா. ஆகையால் தத்துவஞானத்தை விளக்கமாட்டா என்று கூறி அவர்களே மறுத்தருளினர் என்பதாம்.

உணர்வு - பொறிகள் என்று பொருள் கொண் டுள்ளார்.

இங்ஙனம் உயிர்கள் ஐம்பொறிகளால் மயக்கம் அடைந்து, தம்முடைய சொரூபத்தை அறியமாட்டா. ஆகையால், ஐம்பொறிகள் தத்துவஞானத்தை விளக்க மாட்டா என மறுத்தபொழுது, அறிவை விளக்கு தற்குக் கருவியாயுள்ள ஐம்பொறிகளால் மயக்கமுண்டாவது எப்படி என்று மீண்டும் அவர்கள் விஞவுவாராயினர். படிகத்தில் வைக்கப்பட்ட பலவகை நிறங்கள் அப் படிகத்தின் து ஓளியைக் கீழ்ப்படுத்தி (ஓளி தெரியவொட்டாதவாறு தடுத்து), தங்கள் தங்களின் நிறங்களேயே தெரியும்படி விளக்கி நிற்றலேப்போல, அவ்வைம் தெரியும்படி விளக்கி நிற்றலேப்போல, அவ்வைம் பொறிகளும் உயிர்களின் சொரூபத்தைக் கீழ்ப்படுத்தித் தங்களால் காட்டப்பட்ட சத்தம்முதலிய விடயங்களேயே காட்டி நிற்பன ஆதலால் ஐம்பொறிகளால் மயக்கம் நிகழும் எனக்கூறி,

'அவைதாம் பளிங்கில் இட்ட வன்னம்போல் காட் டிற்றைக் காட்டி நிற்றலான்' என்னும் ஏ துவால் மேற் கோீனச் சாதித்தருளிஞர்.

சத்தம் முதலிய விடயங்களுள்ளும் ஓவ்வொரு விடயத்தை ஓவ்வொரு இந்திரியம் காட்டும் என்பதை விளக்கும் பொருட்டு ஆசிரியர் 'காட்டிற்றை' என்று ஒருமைச் சொல்லால் கூறிஞர்.

இந்திரியங்கள் தங்கள் தங்களால் காட்டப்பட்ட விடயங்களேயே உயிர்களுக்குக் காட்டிக்கொண்டு நிற்குமானுல் அவ்விந்திரியங்கள் உள்ளபொழுது . முதல்வன் குருவடிவங் கொண்டுவந்து உணர்த்தின லும் உயிர்கள் உணரமாட்டா என்று அவர்கள்கூற, படிகம் தன்ணச் சார்ந்த பொருளின் நிறமாய் நிற்கும் தன்மையையுடை**ய** து. ஆதலால் படிகம் தன்னுல் சாரப்பட்ட பல நிறங்களேயே தன்னிடத்தில் காட்டி நிற்கும். இங்ஙனம் தன்னை் சாரப்பட்ட பல நிறங் க2ோத் தன்னிடத்தில் காட்டி நிற்றல் படிகத்துக்குப் பொது இயல்பாகும். அதுபோல, உயிர்கள் தம்மால் சாரப்பட்ட இந்திரியங்களின் தன்மையாய் நிற்பன ஆதலால் உயிர்கள் இந்திரியங்களின் இயல்பையே தம்மிடத்தில் காட்டி நிற்கும். இங்ஙனம் சார்ந்ததன் வண்ணமாய் இந்திரியங்களின் இயல்பையே தம் மிடத்தில் காட்டி நிற்றல் உயிர்களுக்குப் பொது இயல்பு எனப்படும்.

இப்பொது இயல்பை முன்னே அறிந்துகொண்டு பிறகு படிகத்தின்கண் விளங்கிய பலவகை நிறங்களும் படிகத்திற்குவேறு என்று அறிதல் போல, பலவகை யான விடயங்களேக் காட்டி நிற்றலாகிய பொது இயல்பைச் செய்யும் பொறிகளேத் தமக்கு வேறு என்று அறிந்து இந்திரியங்களினைகிய பொது இயல்பு பொய்யாய் ஒழியும்படி தன்னுடைய சிறப்பியல்பை உணர்ந்தானைல் அந்த அசத்தான பொறிகளுக்கு வேருகிய சிவசத்தின் இயல்பு தன்னிடத்து விளங்கும் படிச் செய்வன் ஆதலால் அச்சிவத்துக்கு அடிமையாம் என்று ஐம்பொறிகள் உள்ள பொழுதும் உணர்தற்கு உபாயம் கூறி உதாரணத்தால் ஏதுவைச்சாதித் தருளினர்.

### உதாரணம் வருமாறு:

பன்னிறங் காட்டும் படிகம்போல் இந்திரியம் தன்னிறமே காட்டும் தகைநிணந்து — பன்னிறத்துப் பொய்ப்புலணே வேறுணர்ந்து பொய்பொய்யா மெய்கண் மெய்ப்பொருட்குத் தைவமாம் வேறு. [டான் என்பதாம்.

பொய் என்பதற்குப் பொது இயல்பு எனவும், மெய் என்பதற்குச் சிறப்பியல்பு எனவும் பொருள் கொண் டுள்ளார். பொய் மெய் என்பன இப்பொருள்கள் உடையனவாத&ல ஏழாஞ் சூத்திரத்தில் முதல் அதி கரணத்தில் விளக்கியுள்ளமை காண்க.

தைவம் என்பது தேவனது உடைமை என்னும் பொருளேயுடைய வடமொழிச் சொல்.

இதனை உயிர் கருவிகள் உள்ளபொழுது அவை கள் தம்மால் காட்டப்பட்ட விடயங்களேக் காட்டி நிற்ற லால் தன்னுடைய சிறப்பேயல்பை உணராது கருவிகள் நீங்கியபொழுது அறிவு தோன்ருது கேவலமாய் முடியும். ஆதலால் தனது சிறப்பியல்பை உணர்வது எப்படி என்னும் ஐயத்தை நீக்கிக் கருவிகள் உள்ள பொழுதே தனது சிறப்பியல்பை அறிதற்கு உபாயம் கூறி, கருவிகள் விடயங்களேக் காட்டி நிற்றல் பற்றித் தன்னியல்பை அறிதற்கு யாதொரு குற்றமும் இல்*லே* என்று வலியுறுத்தருளினர்.

வருகின்ற அதிகரணத்தில் மெய்ப்பொருட்குத் தைவமாதலாகிய அடிமையைக் கூறுகின்ருர். ஆதலால் இவ்வதிகரணத்தின் இறுதியில் 'மெய்ப் பொருட்குத் தைவமாம்.' என்றது வருகின்ற அதிகரணத்திற்குத் தோற்றுவாய் செய்தவாருயிற்று.

சிவமாந்தன்மை விளங்கப்பெற்ற சிறப்பியல்பிண் அடிமையென்று கூறியகருத்து என்னே எனில், அடிமை யாவது அடியவளும் தன்மை; அதாவது தனக்கென ஒருசெயலும் இன்றிக் கருத்தாவின் அருள்வழி அடங்கி நிற்றல். ஆன்மாவானது கருவிகளேக் கழித்தபின்னர்க் கழிக்கப்படாமல் என்றும் உடனுய் நிற்கும் சிவத்துடன் கலந்து நிற்கும் காலத்தும், சிவம் வியாபகமாயும், தான் அச்சிவத்துள் வியாப்பியமாய் அடங்கியும் நின்று சிவனருளால் சிவானந்தத்தையனுபலிக்குமாத லால் அச்சிறப்பியல்பை அடிமைத்திறம் என்று கூறப் பட்டது.

"சார்புணர்ந்து சார்புகெட" என்ற திருக்குறளில் சார்புணர்ந்து என்பது சிவம் என்றும் உடனும் நிற் கும் என்பத2ணயும், சார்புகெட என்பது கருவி முதலி யன செயற்கையால் வந்தன என்பத2ணயும் வலி யுறுத்திச் சார்புணர்ந்து என்ற அதலை சாரப்படும் பொருளாகிய சிவத்துக்குச் சாரும் பொருளாகிய உயிர் அடிமை என்பத2ணயும் வலியுறுத்துதல் காண்க.

இவ்வுண்மை அறியாத ஏகான்மவாதிகள், ''பதி யாகி யுறைபவனே மாயையெனும் பாசத்தாற் பசுக்க ளாகி'' என்னும் இலிங்கபுராணம் முதலியவற்றை எடுத்துக்காட்டிச் சிவனே மாயையோடு கூடிச் சீவண யிற்று; மாயை நீங்கியபின் சிவமாய் இருந்தது.

இவ்வளவேயன்றி முத்தியினும் சிவத்துக்கு பொருந்தாது என்பர். இவர் என் றல் அடிமை கொள்கையை ஆண்டாண்டு எடுத்துக்காட்டி மறுத் திருக்கின் றமை அறிக. இனி, இலிங்கபுராணக்கருத்தை மட்டும் விளக்கப்படும். பதியாகி என்றதனுல் ஆகி என்னும் ஆக்கம் பதித்தன்மை முன் இல்லாமையைக் குறித்து நின்றது. குறிக்கவே, பதியைச் சார்ந்ததனுல் பதியாகி என்பது வீளஙகும். அவ்வாருமின் **ூ**அவனே தானேயாய்' என்ற இடத்தும், நூலில் · <sub>'</sub>அவனேதானே ஆகிய' என்ற இடத்தும் ஆகி என் பது ஆக்கங் குறித்ததாலோ எனின், அற்றன்று; மற் நென்ணேயோ எனின், நின்ற இயல்பு குறித்தவாரும் அவ்வாறே பதியாகி என்றதற்கும் கொள்ள லாகாதோ எனின், ஆகாது. எதனுல் எனின், உறைப என வருங்காலத்தாற் கூறுதலால் என்க. உறைபவனே என்றதஞல் பதியான இடத்தும் அடிமை என்பது இனிது விளங்கக்கிடந்தது காண்க.

# நான்காம் அதிகரணம்

'இனி இவ்வான்மாத் தன்ணே இந்திரியத்தின் வேருவான் காணவே தமது முதல் சீபாதத்தை அணே யும் என்றது' என்பது மேற்கோள்.

இம்மேற்கோள் கூறும்பொருள் யாதெனில், பல வகையான விடயங்களேத் தன்னிடத்தில் காட்டி நிற்ற லாகிய பொது இயல்பிணேச் செய்கின்ற பொறிகளேத் தமக்குவேறு என்றுணர்ந்து பொதுவியல்பு பொய்யாக ஒழியும்படி தன்னுடைய சித்தாயும் வியாபகமாயும் உள்ள சிறப்பியல்பை உணர்ந்தவர்களுக்கு அங்ஙனம் உணர்தலே அமையும் (போதுமானதாகும்); கருவி கள் நீங்கிய பொழுது முயற்சி செய்தல் இயலாது; ஆதலால் சிவசத்துக்கு அடிமையாதல் பெறப்படாது என்று பேதவாத சைவர் முதலியோர் கூற, ஐம்பொறி களால் மயக்கமுற்றுத் தன்னுடைய சிறப்பியல்பை உணராத ஆன்மா, சித்தாகியும் வியாபகமாகியும் உள்ள தன்னுடைய சிறப்பியல்பைச் சடமாயும் ஏக தேசமாயும் உள்ள இந்திரியங்களின் வேறு என்று உணரும் வியாபக உணர்வினுக்கு இந்திரியங்களினல் செய்யக்கூடியது ஒன்றுமில்லாமையால் குருவினைல் அங்ஙனம் உணரவே வேறு காரணத்தை விரும்பா மலே தனக்கு ஆதாரமாகிய முதல்வனது திருவடியிண

உயிர் இந்திரியங்களே நீங்கியபோது கேவலத்தை அடையும். அங்ஙனம் கேவலத்தை அடையாதிருத் தற்பொருட்டு ஆசிரியர் 'வேறு என்று நீங்க' எனக் கூருது 'வேறு என்று காண' என்று கூறியருளிஞர். அங்ஙனம் காணுதலே திருவடியை அணேதற்கு உரிய காரணமாகும். காணவே என்பதில் உள்ள ஏகாரம் தேற்றப்பொருளில் வந்துள்ளது.

இங்ஙனம் உயிர் சித்தாயும் வியாபகமாயும் உள்ள சிறப்பு இயல்பிண், சடமாயும் ஏகதேசமாயும் உள்ள இந்திரியங்களுக்கு வேறு என்று காணுதலே முதல் வனது திருவடியை அணேதற்குப் போதிய காரணம் என்றுகூறி அவர்களே மறுத்தபொழுது, அவர்கள் மீண்டும் அங்ஙனம் காணுதலே திருவடியை அடை தற்கு உரியகாரணமாதல் எங்ஙனம் என்று விணவினர். ஒருவன் ஊசலில் ஏறியிருந்து ஆடுகின்ற பொழுது ஊசலினது கயிறு அறுமேயானுல் அப்பொழுது அவனுக்குத் தாய்போல ஆதாரமாக இருந்து தாங்கு வது நிலனைகம்; அங்ஙனம் தாங்குவது நிலன் அல் லாது வேறில்லே. அதுபோலும் தன்மையால் என்று உவமானம் கூறி ஊசல் கயிறற்ருல் தாய் தரையே யாந்துணேயான்' என்னும் ஏதுவால் மேற்கோீச் சாதித்தருளினர்.

வியாபகப் பொருளுக்கு நீங்குதல், வேறு என்று காணுதலாம். ஆதலால் மேற்கோளில் சொல்லப்பட்ட காணுதலுக்கு அறுதல் உவமானமாக வந்துள்ளது.

இதனைல், ஊசற்கமிறு அற்றவுடன் ஆடுகின்ற வனுக்குத் தரை தாரகமானது (ஆதாரமானது) போல உயிர் ஐம்பொறிகளேத் தனக்கு வேறு என்று அறிந்து நீங்கியபொழுது சிவம் தாரகம் ஆம் என்பது பெறப் பட்டது. ஆதலால் செய்யக்கூடிய முயற்சி வேளுென்று மில்ஸே என்று உணர்க.

இங்ஙனம் உயிர்கள் ஐம்பொறிகளாகிய கருவிகளே நீங்கீச் சிவத்தினது திருவடியை அடையும் என்று சாதித்தபொழுது அவர்கள் மீண்டும், கருவிகளே நீங் கிக் கேவலத்தை.அடைந்த உயிர் மீண்டும் கருவிகளேக் கூடுதல் போலக் கருவிகளே நீங்கிச் சிவன் திருவடியை அடைந்த உயிர்கள் மீண்டும் கருவிக2ோக்கூடும் என்று கூற, ஓருவன் அணேயை உயர்த்திக்கட்டித் தடுக்க அதனுல் அவ்விடத்தில் தடைப்பட்டுத் தேங்கி நின்ற தடையாகிய அணே உடைந்து தீங்கியபொழுது இடையில் நில்லாது முடுகிச்சென்று -. கடலிணே அடைந்து கடல் நீரேயாய்க் கடலினுள் தான் அடங்கி மீண்டும் திரும்பி வாராது நிற்கும். அதுபோல உயிர் ஐம்பொறிகளாகிய கருவிகளிஞல் உண்டாகிய பாசஞானம் தன்னுடைய வியாபகத்தைத் தடைசெய்ய அப் பாசஞானத்தினிடத்து ஏகதேசமாய் அடங்கித் தடைப்பட்டு நின்று பாசஞானமாகிய தடை நீங்கிய பொழுது எப்பொழுதும் கேடிலதாகிய சிவபிரானது திருவடியை அடைந்து திருவடி மயமாய் அத்திருவடி

யின்கண்ணே அடங்கிப் பிறகு மீளாது நிற்கும் எனக் கூறி அவர்களே மறுத்து உதாரணத்தால் ஏதுவை வலியுறுத்தருளிஞர்.

உதாரணம் வருமாறு :

சிறைசெய்ய நின்ற செழும்புன**லின் உ**ள்ளம் சிறைசெய் புலனுணர்வில் தீர்ந்து - சிறைவிட்(டு) அலேகடலில் சென்றடங்கும் ஆறுபோல் மீளா(து) உலேவிலரன் பாதத்தை யுற்று.

என்பதாம்.

செழும்புனல் என்றது தேக்கத்தின் மிகுதியை. கருவிகளே நீங்கிக் கேவலத்தை அடைந்த உயிர்க்கு மலம் தாரகமாகும். உயிர்க்குக் கேவலத்தைச் செய்யும் மலசத்திக்குக் கேடுண்டு. ஆதலால் கேவலத்தைச் செய்யும் மலசத்தி கெட்டமையால் உயிருக்கு மீண்டும் கருவிகளேக் கூடுதல் உளதாயிற்று. கருவிகளே நீங்கிச் சிவத்தினது திருவடியடைந்த உயிர்க்கு சிவசத்திக்குக் கேடில்லாமையால் மீளுதல் இல்லே என்று விளக்கும் பொருட்டு 'உலேவிலரன்பாதம்' என்று விசேடித்துக் கூறிஞர்.

இங்ஙனம் கருவிகளே நீங்கிச் சிவத்தை அடைந்த உயிர் மீளாது எனச் சாதித்தபொழுது எல்லாவற்றை யும் சிவமாகக் கண்டவர்களுக்கு மீளுதலால் வரும் குற்றம் என்ன என்று சிவாத்துவித சைவர் விளுவினர். உயிர் உணர்வு சிவமாகும், அங்ஙனமே புலனுணர்வும் சிவமாகும் என்ருல் புலண விடுதலால் யாதொரு விசே டமும் இல்லேயாம். அதலை புலன்வழிச் செல்லும் சகலநிலேயைக் கைவிட்டுத் திருவடியை அடைய வேண்டியதில்லே. ஆதலால், திருவடியை அடையவர் ஒருவரும் இலராவர். இதில் "பாசத்தைப் பசுக்கள் விட்டுப் பதிமீணயடைய முத்தி" என்னும் வேதாகம வசனங்கள் பயனில்லாதனவாகும். இங்ஙனம் வேதா கம வசனங்கள் பயனில்லாதனவாய் முடிதல்பற்றி முதல்வன் புலனுணர்வோடு சம்பந்தம் இல்லாமல் அந்தப் புலனுணர்வுக்கு வேருவன் என்று கொண் டால் புலனுணர்வுக்கு முதல்வனுல் ஆகக்கூடியன ஒன்றுமில்லே எனப் பெறப்படும். அதனுல் அப்புல னுணர்வுக்கு முதல்வன் அல்லன் எனப்பட்டு அவனது முதன்மைக்குக் குற்றமாய் முடியும். இங்ஙனம் புல னுணர்வு சிவமாம் எனின், "பாசத்தைப் பசுக்கள் வீட்டுப் பதிமீணயடைய முத்தி" என்னும் வேதாகம வசனங்கள் பயனில்லாதனவாக ஓழிகின்றன.

முதல்வன் புலனுணர்வோடு சம்பந்தமின்றி அப் புலனுணர்வுக்கு வேருவன் எனக் கொண்டால், முதல் குற்றமுண்டாகும். வன் முதன்மைக்குக் ஆதலால் புலனுணர்வின் தன்மை யாதெனின், உயிருணர்வு போல் புலனுணர்வும் முதல்வன் கலந்து நிற்கும் கலப் பினுல் சிவமாகும். ஆயினும் உயிருணர்வும் புல <sub>னு</sub>ணர்வும் தம்முள் சமமாகா. உயிர், ஐம்பொறி களிலும் ஏற்றத்தாழ்வு இன்றி ஒரு தன்மையதாக நின் ருலும், கண்ணனது உயிரோடு கலந்து நின்று தனது ஓளியால் தூரத்திலுள்ள விடயங்க2ளயும் வியாபித்து அறியும். கண்போல், மெய் வாய் மூக்குச் செவி என்னும் நான்கு இந்திரியங்களும் தூரத்திலுள்ள விடயங்களே அறியமாட்டா; தம்மிடத்துவந்த விடயங் க2ோயே நின்ற இடத்தே நின்று இயைந்து அறிவன வாம். தூரத்தில் உள்ள விடயங்களே அறியும் கண் ணிற்குரிய மேன்மையானது, கண்ணெளி இழந்தவர் மீண்டும் கண்ணெளி பெற்றபோது அ<mark>றியப்படு</mark>ம் எனக் கூறி அவர்களே மறுத்து உதாரணத்தால் ஏதுவை வலியுறுத்தருளினர்.

உதாரணம் வருமாறு :

எவ்வுருவும் தானென்னின் எய்துவார் இல்ஃ தான் இவ்வுருவின் வேறேல் இறையல்லன் - எவ்வுருவும் கண்போல் அவயவங்கள் காணுவக் கண்ணில்லார் கண்பேறே காணக் கழல்.

என்பதாம்.

இவ்வெண்பாவில் அவயவம் என்பதற்கு உறுப் புக்கள் எனப் பொருள்கொள்ளாது உறுப்புக்கள்போ லுள்ள இந்திரியங்கள் என்று பொருள் கொண்டுள் ளார். கண் என்பதற்குக் கண் என்னும் இடம் என்று பொருள் கொள்ளாது அவ்விடத்தை இடமாகக் கொண்டு நிற்கும் கண்இந்திரியம் என்று பொருள் கொண்டுள்ளார்: ஆதலால் இவ்விரண்டும் ஆகுபெய

'கண்போல் அவயவங்கள் காணு அக்கண்ணில் லார் கண்பேறே காண் அக் கழல்' என்பதளுல் அதா தூரத்திலுள்ள விடயங்களே வது கண் ஓளியால் ஆன்மபோதத்தோடு கலந்து வியாபித்து அறிதஃப் போல, மெய் வாய் மூக்குச்செவி என்பன தூரத்தி 'லுள்ள விடயங்களே வியாபித்து அறியமாட்டா. தம்மி டத்தில் வந்தவிடயங்களேயே நின்ற இடத்திலேயே நின்று இயைந்து அறிவனவாம். அக்கண்ணுக்குரிய வெற்றியாகிய மேம்பாடு கண்ணெளி இழந்து மீண்டும் பெற்ருரிடத்துக் காண**ப்**படும் என்பதனைல் முதல்<mark>வ</mark>ன் உயிருணர்வினும், புலனுணர்வினும் ஏற்றத் தாழ்வு இன்றிச் சமமாக நிற்பினும் உயிருணர்வுபோலப் புல னுணர்வு வியாபகமாய் நில்லாது ஏகதேச விளக்கமாய் நிற்கும். உயிருணர்விற்குரிய வியாபகமாகிய மேம்பாடு . **வி**யாபக உணர்வை இழந்துள்ள பசுத்துவம் (ஆணவ

மலம்) உடையவரிடத்தில் காணப்படாவிடினும் சிவத் துவம் பெற்றவரிடத்தில் காணப்படும் என்க.

இதனை புலனுணர்வு சிவமாயபொழுதும் ஏகதேச விளக்கமாகவே நிற்கும்; உயிருணர்வுபோல வியாபக விளக்கமாயிராது. ஆதலால் சிவத்துவம்பெற்று வியா பக விளக்கமான உயிருணர்வு ஏகதேச விளக்கமான புலனுணர்வில் மீளுதல் குற்றமாகும் என்பது பெறப் பட்டது.

இங்ஙனம், ஆற்று நீர் தடை நீங்கிக்கடலிற் சென்று அடங்கினும் கடலில் சென்று அடங்கிய அந்நீர் அந்த ஆற்றிஞல் மீளுதலும் உண்டு என்பது,

'' ஆற்ருல் அஃலகடற்கே பாய்ந்தநீர் அந்நீர்மை மாற்றியவ் வாற்ருன் மறித்தாற்போல் ''

என்னும் திருக்களிற்றுப்படியாரால் பெறப்படுதலால், அதுபோலச் சிவனது திருவடியடைந்த உயிருக்கு ஒரோவழி மீளுதலும் உண்டு என்பது பெறப்படும். ஆதலால் மீளாது என்பது பொருந்தாது என்றுகூற, ஐம்பொறிகள் போல ஏகதேச விளக்கமுடையாய் அறிவிக்கப்படுகிற சித்தாந்த \_\_ அல்2ல என்று மாணவகனே! தடை \_\_\_ வாக்கிய த்தைப் பெற்றுள்ள யாகிய அணே உடைந்து கடவிணே அடைந்து கடல் நீரேயாய் நிற்கும் ஆற்று நீர்போல, ஐம்பொறிகளிஞல் ஆகிய ஏகதேச ஞானமாகிய தடை நீங்கிச் சிவத்தின து திருவடியை அடைந்து திருவடிமயமாய் நின்ற சகலன் அவ் வைம்பொறிகளால் மீண்டும் திருவடியை விட்டு ஒரு கல்லிண எறிந்தபொழுது நீங் நீங்கமாட்டான். கியபாசி அங்ஙனம் எறியாதபொழுது நீங்காது நிற்ற **ஃ**ுப்போல, சிவத்தின் திருவடியை அணேந்தபொழுது நீங்கிய மல கன்ம மாயைகள், வாத&னபற்றி உண் டாகும் அயர்ச்சியால் வந்து கூடுமானல், அதனைல் ஐம்

பொறிகளின் வழியில் மீளாமல் அப்பொழுதும் தன்ணே விட்டு நீங்காத முதல்வணப் பின்னர்ச் சொல்லப்படு கின்ற உபாயங்களில் நின்று சிந்தித்து, அம்மல கன்ம மாயைகளே நீக்கிக் கொள்ளுவான் என்று மீளுதலுக் குக்காரணம் இது எனவும், அம்மீளுதலே நீக்கிக் கொள்ளுதற்கு உபாயம் இது எனவும் கூறி, அவர்களே மறுத்து உதாரணத்தால் ஏதுவை வலியுறுத்தருளினர்.

### உதாரணம் வருமாறு :

ஐம்பொறியின் அல்ஃயெனும் அந்த தரசிவண ஐம்பொறியை விட்டங் கணேசகலன் - ஐம்பொறியின் நீங்கான் நீர்ப் பாசிபோல் நீங்குமல கன்மம்வரின் நீங்காண நீங்கு நிணந்து.

என்பதாம்.

உதாரணத்தில் 'வரின்' என்பதணுல் வருதல் நிச்சய மன்று என்பதும், வாதணே உள்ளபொழுதுதான் வரும் என்பதும் பெறப்பட்டன.

அந்ததர என்பதற்குச் சித்தாந்த மகா வாக்கி யத்தைப்பெற்ற மாணவகனே எனப் பொருள் கூறி யுள்ளார்.

மீளாமையை வலியுறுத்தும் பொருட்டு 'ஐம்பொறி யின் அல்லே எனும் அந்ததர சிவணே, ஐம்பொறியை விட்டு அங்கு அணேசகலன் ஐம்பொறியின் நீங்கான்' எனவும், அதாவது ஐம்பொறிகள்போல ஏகதேச வீளக்கமுடையாய் அல்லே என்று அறிவிக்கப்படுகிற சித்தாந்த மகா வாக்கியத்தைப் பெற்றுள்ள மாண வகனே! ஐம்பொறிகளே விட்டுச் சிவத்தினுடைய திரு வடியை அணேந்த சகலன் ஐம்பொறிகளால் நீங்கான் எனவும், ஒரோவிடத்து மீளுவானைல் அங்ஙனம் மீளுவதற்குக் காரணம் இது என்று விளக்குவார் 'நீர்ப்பாசிபோல் நீங்கு மலகன்மம் வரின்' எனவும், அதாவது கல்லெறியும்பொழுது நீங்கி எறியாத பொழுது பரந்து நிற்கும் நீர்ப்பாசிபோலச் சிவனது திருவடியை அணே தலின்கண் நீங்கிய மலகன்ம மாயை கள் வாதணயால் உண்டாகும் அயர்ச்சியால் வரின் எனவும், அங்ஙனம் மீளு தூ நீக்கு தற்குரிய உபாயம் இதுவென்றுவிளக்குவார் 'நீங்காண நீங்கு நிணந்து' எனவும் அதாவது தன்ணவிட்டு நீங்காத முதல்வணப் பின்னர்ச் சொல்லப்படும் உபாயங்களில் நின்று சிந் தித்து மீளு தூல நீக்கிக் கொள்ளுவான் எனவும் கூறி யருளினர்.

சகலனே ஐம்பொறியை விட்டுச் சிவனது திருவடி யடைதற்கு உரியனுவான் என்பது பெறப்பட்டது.

மேலே கூறிய மூன்று உதாரணங்களும் முறையே திருவடிஞானம் (சிவஞானம்) பெற்ற உயிர் புலனுணர் வில் மீளுதல் இல்லே எனவும், மீளுதல் குற்றமெனவும் ஒரோவிடத்து வாதணயால் மீளுமாயின் மீளாதபடி செய்துகொள்ளவேண்டும் எனவும் கூறியருளினர்.

மீளுத‰ நீக்கு தற்குரிய உபாயங்களில் நின்று சிந்தித்து நீக்கிக்கொள்ளுவன் என்று கூறியது உபா யங்கணேக் கூறுகின்ற ஒன்பதாம் சூத்திரத்திற் காண்க.

ஏழாம் சூத்திரத்தில் சத்து அசத்தாகிய இரண் டணயும் சார்ந்து அவ்விரண்டணயும் அறியும் அறிவை யுடையது ஆன்மா என்று கூறி முடித்தார். அவ்விரண் டணயும் அறியும் முறை எவ்வாறு என விரை எழின், அவ்வினைிற்கு ஐம்புலனைய வேடரைச்சார்ந்து தன்ண யும், தலேவணயும் அறியாது மயங்குதல் அசத்தைச் சார்ந்து அறிதல் என்பதும், தலேவனே குருவாய்வந்து உபதேசிக்க அவ்வுபதேசத்தால் ஐம்புலணே விட்டு அம் முதல்வன் திருவடியை அடைதல் சத்தைச் சார்ந்து அறிதல் என்பதும் சூத்திரத்தாற் கூறப்பட்டன.

அவ்வுபதேச அறிவு எதஞல் உண்டாகுமெனில், சரியை கிரியை யோகங்களாகிய தவங்களே அவ்வுப முதலாயின சுவர்க்காதி பதங்களேத் தந்து கெடுமென்ப தும் முதல் அதிகரணத்தாற் கூறப்பட்டன. நம்மில் ஒருவரேயன்றி தேசத்தைச் செய்யும் குரு முதல்வன் அல்லன் எனச் சாங்கியர் நையாயிகர் முதலி யோர் கூறினர். அவரை மறுத்து முதல்வனே குரு வாய் வந்து உணர்த்துவன் என்பதும், அவ்வாறு உணர்த்துதலும் எல்லா உயிர்களுக்கும் ஒருதனமைத் தன்றி விஞ்ஞானகலருக்கு அறிவுக்குள் அறிவாய் நின் றும், பிரளயாகலருக்கு உருவத் திருமேனி . கொண்டும், சகலருக்கு அச்சகலர் வடிவுபோன்ற குரு வடிவம் கொண்டும் உணர்த்துவன் என்பதும், அவ் வாறு உணர்த்துதற்கு மலசத்தியின் மறைப்பு வேறு பாட்டால் ஒரு மலமும் இருமலமும் மும்மலமும் உடைமையே காரணம் என்பதும், சகலனுக்கு முதல் வனே குருவாய் வருதல் உபசாரமன்று உண்மையே என்பதும் இரண்டாம் அதிகரண த்தால் கூறப்பட்டன.

உலகப்பொருளே விளக்கும் ஐம்பொறிகளே முதல் வணே அறியும் உணர்வையும் விளக்கும். அவ் வுணர்வை விளக்குதற்குக் குரு வேண்டாம் எனச் சிவ சங்கிராந்த சைவர் கூறினர். அவரை மறுத்து ஐம் பொறிகள் மயக்கத்தைச் செய்யுமே யன்றி முதல்வணே அறியும் உணர்வை விளக்கா என்பதும், அவ்வைம் பொறிகள் நீங்கின இடத்துக் கேவல அவத்தைகூடும் ஆதலால் அப்பொறிகள் உள்ள இடத்தே அப்பொறி யுணர்வைப் பொய்யாகக் காணவேண்டும் என்பதும் மூன்றும் அதிகரணத்தால் கூறப்பட்டன, பொறியுணர்வைப் பொய்யாகக் காண்டலே போதும் அதன்மேல் செய்யவேண்டியது ஒன்றுமில்லே எனப் பேதவாத சைவர் முதலியோர் கூறினர். அவரை மறுத்துப் பொறியுணர்வைப் பொய்யென்று கண்ட வீடத்து முதல்வன் திருவடியை அடையும் என்பதும், மீண்டும் அப்பொறியைப் பொருந்தாது என்பதும், பொருந்துதல் குற்றமாம் என்பதும், பழைய வாசணே யால் பொறிகள் பொருந்த வருமாயின் அம்முதல்வன் திருவடியை நிணத்து அவற்றைவிட்டு நீங்கவேண்டும் என்பதும் நான்காம் அதிகரணத்தால் கூறப்பட்டன காண்க.

# ஒன்பதாம் சூத்திரம்

## உண்மை அதிகாரம் – சாதன இயல்

ஊனக்கண் பாசம் உணராப் பதியை ஞானக் கண்ணினிற் சிந்தை நாடி உராத்து‱த் தேர்த்தெனப் பாச மொருவத் தண்ணிழலாம் பதிவிதி யெண்ணும் அஞ்செழுத்தே.

இச்சூத்திரத்தின் கருத்து யாதெனின், ஆன்ம சுத்தி பண்ணுமாறு உணர்த்துதல் நுதலிற்று என் பதாம்.

இக்கருத்துரையின் பொருள் யாது எனின், முதல் வன் குருவாய் வந்து உணர்த்தக்கேட்டு, கேட்ட அப் பொருளேச் சிந்தித்து உணரும் முறையைக் கூறும் முகத்தால் உயிர் ஐம்பொறிகளாகிய வேடர்களிடத்தே வளர்ந்ததனுல் உண்டாகிய வாலாமையை (அழுக்கை) நீக்கித் தன்ணேச் சுத்திசெய்துகொள்ளும் முறைமையை உணர்த்துதல் என்பதாம்.

முற் சூத்திரத்தில் ஆன்ம தரிசனம் கூறி, இச்சூத் திரத்தில் ஆன்ம சுத்தியைக்கூறுதலால் முற்சூத்திரமும் இச்சூத்திரமும் சம்பந்தம் உடையன என்பது பெறப் படும்.

இச்சூத்திரம் ஆன்மகுத்தியைக் கூறுகின்றது என்ருல், ஆன்ம சுத்தியாவது உயிர் தன்செயலுக்கு முதல்வன் செயல் இன்றியமையாது வேண்டப்படுத லால் தான்செய்யும் செயல்களெல்லாம் அவன் அருள் வழி நின்று செய்தலாம். இது சிவப்பிரகாசத்தில் "தான்பணியை நீத்தல்'' எனக் கூறப்படும். இவ்வான்ம சுத்தி வருகின்ற சூத்திர த்தில் 'இறை பணி நிற்க' எனக் கூறப்படுகின்றது.

நீங்குதலே ஆடைக்குச் சுத்தியாம் • அழுக்கு அதுபோலப் பாசம் நீங்குதலே உயிருக்குச் சுத்தி யாகும். ஆதலால், பாசம் நீங்குமுன்னர் உயிருக்குச் சுத்தியாதல் கூடாது. பாசம் நீங்கி, உயிர் சுத்தியாதல் வருகின்ற சூத்திரத்தின் கருத்தாகும். இச்சூத்திரம் ்பதியை நாடி' எனவும் அதாவது முதல்வ‰ரத் தன்னுடைய அறிவின்கண் திருவடி ஞானத்தால் அறிக எனவும், 'தண்ணிழலாம்பதி' ஆராய்ந்து எனவும், அதாவது அத்திருவடி ஞானம் பிறவித் துயராகிய வெப்பத்திற்குக் குளிர்ந்த நிழலாய் வெளிப் பட்டு விளங்கும் எனவும் சிவதரிசனம் பண்ணும் முறையை உணர்த்துகின்றது. ஆதலால், சிவதரிசனம் பண்ணும் முறையைக்கூறுதல் இச்சூத்திரத்தின் கருத் தாகும்.

ஆகவே, வருகின்ற சூத்திரத்தின் கருத்தாகிய ஆன்ம சுத்தியை, சிவதரிசனம் பண்ணும் முறையைக் கூறும் இச்சூத்திரத்தீன் கருத்தாக உரைத்தல் பொருந் தாது எனின், சிவதரிசனத்தின்கண் நிகழ்வது ஆன்ம சுத்தி. ஆதலால், இவ்விரண்டும் உடகை நிகழுமென்று உணர்த்துதற் பொருட்டும், சிறுபான்மை வேறுபாடு உடைய இவ்விரண்டு சூத்திரங்களும் ஒருபொருளேயே உணர்த்துவன என்று உணர்த்துதற் பொருட்டும், வருகின்ற சூத்திரத்தின் கருத்தாகிய ஆன்ம சுத்தியைச் சிவதரிசனம் கூறும் இச்சூத்திரத்தின் கருத்தாக உரைத் தருளினர். ஆதலால் பொருந்தும் என்று உணர்க.

''ஆன்மாத் தன்ண இந்திரியத்தின் வேருவான் காணவே தமது முதல் சீபாதத்தை அணேயும்'' என்று கூறப்பட்டிருத்தலால் (சூத். 8. அதிகரண - 4), இந்

திரியத்தின் வேருகத் தன்ணக் காண்டலாகிய அந்தக் காட்சியே உமிருக்குச் சுத்தியாகும். அதன் மேலும் இச்சூத்திரத்தில் கூறப்படும் ஆன்மசுத்தி எதற்காக வேண்டும் எனின், இந்திரியத்தின் வேருகக் காண் டலே போதும்; ஆயினும் பகுத்துணர்வு இன்றி நிர்வி கற்பமாய்க் காண்டலும், அதுவோ இதுவோ எனச் சந்தேகமாய்க் காண்டலும், பகுத்துணர்வோடு தெளி யக் காண்டலும் எனக் காட்சி மூவகைப்படும்; ஒன்றை மற்ெருன்ருகக் காணும் விபரீதக் காட்சியும் ஒன்ருக வைத்துக் காட்சி நான்கு எனவும் கூறப்படும். விபரீ தத்தினும் நிர்விகற்பத்தினும் உண்மை வெளிப்படா மையால் விபரிதத்தை நிர்விகற்பத்தினுள் அடக்கி மேற் கூறியவாறு காட்சி மூன்று எனக்கூறினும் குற்றமில்2ல. இந்திரியத்தின் வேருகத் தன்ணக் காணும் முறையில் அதிதீவிரதர பக்குவமுடையாருக்கு அம்மூவகைக்காட் சியும் ஆசிரியன் உபதேசத்தைக் கேட்டமாத்திரத்தே நிகழும். அதாவது விரைவாய் மூன்று காட்சியும் ஓன்றன்பின் ஒன்ருய் நிகழும். மந்ததரம் மந்தம் தீவி ரம் ஆகிய பக்குவமுடைய ஏணேயோருக்கு உபதேசத் தைக் கேட்டமாத்திரத்தே அம்மூன்று காட்சியும் நிகழா வாம். அவருக்குக் கேட்டல் சிந்தித்தல் தெளிதல் என்னும் படிமுறையான சாதனத்தால் நிகழும். எவ்வா றெனில்? கேட்டலிஞல் நிர்விகற்பக் காட்சியும், சிந் தித்தலிஞல் சந்தேகக்காட்சியும், தெளிதலிஞல் தெளி வுக்காட்சியும் நிகழும்.

ஆதலால் அதிதீவிரதர பக்குவருக்கு எட்டாம் சூத்திரத்திற் கூறியதே போதுமாயினும், அதிதீவிரதர மல்லாத ஏணேய பக்குவமுடையாருக்கு எட்டாம் சூத்தி ரத்தில் கூறியவாறு சிவரூபத்தில் நிகழும் ஆன்ம தரிசனமும், அதன் பின்கை இச்சூத்திரத்தில் கூறிய வாறு சிவதரிசனத்தில் நிகழும் ஆன்ம சுத்தியும் உறுதியாய்வேண்டப்படும் ஆகலின், 8ம்-சூத்திரத்தின் பின்கை இவ்வொன்பதாம் சூத்திரம் கூறப்பட்டது. அதிதீவிரதர முடையாருக்குக் கேட்டலொன்றே மூவ கைக் காட்சியையும் தரும்; ஏணயோருக்குக் கேட்டல் சிந்தித்தல் தெளிதல் மூன்றும் முறையே மூவகைக் காட்சியையும் தரும். இக்கருத்தாலேயே 'நேசமொடும் திருவடிக்கீழ் நீங்காதே தூங்கும் நிணவுடையோர் நின்றிடுவர் நிஸ்யதுவே யாகி, ஆசையொடும் அங்கு மிங்கும் ஆகி யலமருவோர் அரும்பாசம் அறுக்கும் வகை அருளின்வழி உரைப்பாம்' (சூத். 8. 39) என்று வழிநூல் ஆசிரியராகிய அருணந்தி சிவாசாரியர் கூறி யருளினர் என்று உணர்க.

இச்சூத்திரத்தின் பொருள் யாதெனின், குறைந்த உணர்வாகிய பசுஞானத்தாலும் பாசஞானத்தாலும் உணரப்படாத முதல்வனே அவனுடைய திருவடி ஞானத்தால் தன்னுடைய அறிவினிடத்து ஆராய்ந்து அறிக. அத்திருவடிஞானத்தால் நிலம் முதல் நாத தத்துவம் ஈருயுள்ள பாசக்கூட்டங்கள் நின்ற இடத்து நில்லாது பரந்து திரிதற்கண் மிகுந்த வேகமுடைய பேய்த்தேரின் தன்மையை உடையனவாய்க் கழிவன என்று அறிந்து, அவைக2ள நீங்கவே அத்திருவடி ஞானமாகிய பதிஞானம் பிறவித்துன்பமாகிய வெயி . லுக்குக் குளிர்ந்த நிழலாய் வெளிப்பட்டு விளங்கும்**.** அவ்வாறு பாசத்தை நீக்கி, ஞானத்தைப் பெற்றுச் சிவமாகிய ஞேயத்தைக் கண்ட காட்சி சலியாதிருத்தற் பொருட்டுப் பாசத்தை நீக்கி, ஞானத்தைப்பெற்றுச் சிவத்தைக் காணுதலாகிய பொருளேத்தரும் திருவைந் தெழுத்து அவ்விதியின்படி கணிக்கப்படும் என்பதாம்.

தத்துவங்களின் வேறு எனத் தன்ணேக் கண்டும் தன் உண்மை நிலேயை அறியாமை நிர்விகற்பக்காட்சி யாம். தன் உண்மைநிலே அருளோடு பிரிப்பின்றி நிற்றல் என அறிந்தும் அவ்வருளில் அடங்காமல் அருளினும் கருவியினும் மாறிமாறிப் போக்குவரத்தாய் நிற்றல் ஐயக்காட்சியாம். அருளில் அடங்கி அடிமை யாய் நிற்றல் தெளிவுக் காட்சியாம் என்க.

இச்சூத்திரம் மூன்று அதிகரணங்க2ளயுடையது.

# முதலதிகரணம்

'ஈண்டு அம்முத‰ ஞானக் கண்ணுலே காண்க என்றது' என்பது மேற்கோள்.

இம்மேற்கோள் கூறும் பொருள் யாதெனின், முற் சூத்திரத்தில் கூறியபடி முதல்வன் பாசஞானத்திஞல் அறியப்படான். ஆயினும், பசுஞானத்திஞல் அறியப் படுவான் என்ருல் வரும் குற்றம் என்ன என்று சிவ சமவாத சைவர் விஞவுவர். பாசஞானத்திஞலும், பசு ஞானத்திஞலும் அறியப்படாத அம்முதல்வணச் சிவ ஞானத்தானே அறிக என்றுகூறி அவர்களே ஆசிரியர் மறுத்தருளினர் என்பதாம்.

இங்ஙனம் முதல்வன் பசு ஞானத்திணுலே அறியப் படான், சிவஞானத்திணுலே அறியப்படுவன் எனக்கூறி அவர்களே மறுத்தபொழுது, மீண்டும் சிவசமவாத சைவர் முதல்வன் பாசஞானத்தாலும் பசுஞானத்தாலும் அறியப்படாமல் சிவஞானத்திணுல் அறியப்படுவான் என்பதற்குப் பிரமாணம் என்ன என்று வினுவுவா ராயினர். அம்முதல்வன் நிலம் முதல் நாததத்துவம் ஈருன பாசஞானமும் பசுஞானமுமாகிய இவ்விரண்டி னுடைய விருத்திகளேக் கடந்து அதீ தமாய் நின்று அம் முதல்வடே ஓற்றுமைப்பட்டு உணரும் சிவஞானத் திற்கே விளங்கித் தோன்றி நிற்றலால் என்று பிர மாணம் கூறி, 'அவன் வாக்கு மஞதீத கோசரமாய் நிற்றலான்' என்னும் ஏதுவால் ஆசிரியர் மேற்கோஃாச் சாதித் தருளினர்.

மேல் ஆரும் சூத்திரத்து இரண்டாம் அதிகர ணத்தில்பொதுவகையால் பெறப்பட்ட 'அவன் வாக்கு மணுதீ தகோசரமாய் நிற்றல்' என்பதணே இவ்விடத்தில் ஏதுவாக வைத்து, வாக்கிற்கும் மனுத்திற்கும் அதீ த மாயும் கோசரமாதல் வேருென்ருல் பெறப்படாமை யிணுல் அருத்தாபத்திப் பிரமாணத்தால் சிவஞானத் திணுலே காணப்படும் என்பது தானே விளங்கும் என்று மேற்கோணேச் சாதித்தருளினர் என்பது பெறப் பட்டது.

அருத்தாபத்திப் பிரமாணமாவது: பொருட் குறிப் புடையது. உதாரணம்: பகலுண்ணன் பருத்திருக் கின்ருன் என்றவிடத்து, அவன் பருத்திருத்தல் உண் ணது சம்பவியாது என்னும் குறிப்பைக்கொண்டு இரவில் உண்பான் என்று கொள்ளுதலாம். இவ்வாறே உயிர் உடம்பல்லாததாயிருந்தும் உடம்பிற்கிட்ட பெய ரால் அழைக்க அது என்னே என்றமையால் என்னே என்றல் கலந்து நின்ருலன்றிச் சம்பவியாது ஆதலால் கலந்து நிற்கும் எனக் கொள்ளுதல் அருத்தாபத்தி யாமிற்று. அருத்தாபத்தி - பொருட்பேறு.

பாசஞானமாவது • பாசமாகிய கருவிகளால் ஆன்மாவினிடத்தில் நிகழும் ஞானம்.

பசுஞானமாவது - தற்போத முணப்பால் ஆன் மாவினிடத்து நிகழும் ஞானம்.

பதிஞானமாவது - பதியின் அருளால் ஆன் மாவினிடத்து நிகழும் ஞானம்.

இங்ஙனம் முதல்வன் சிவஞானத்தின்கண் விளங் கித் தோன்றுவன் என்று சாதித்தவழி சிவஞானத்தின் கண் கோசரமாம் என்பது பொருந்தாது. பசுத்துவம் நீங்கியபொழுது, சுட்டுணர்வின்றி அறிவதாகிய உமீர் **உ**ணர்வு சிவஞானத்தோடு ஓப்பதாகும். ஆதலால் அவ்வுயிர் உணர்வின் கண்ணே கோசரமாவன் . என்பது பொருத்தமுடையது என்று மீண்டும் அவர் நாடியோ எலும்போ நரம்போ சீயோ கோழையோ இவைகளுள் யான் யார் என்ணத்தேடி யும் அறிகிலேன் என்று இங்ஙனம் ஆராய்கிறஆராய்ச்சி அறிவில் இவ் ஐயத்தைத்தெளிவிப்பதோர் அறிவு இவ் வாராய்ச்சி அறிவிற்கு வேருக உண்டு ஆராய்ந்து அறிந்து அங்ஙனம் ஆராய் ந்தறியும் பொழுது விளங்கித்தோன்றும் முதல்வனது திருவடி ஞான த்தி<u>ன</u>ுல் முதல்வண உணர்ந்து முதல்வனது வியாபகத்தின்கண் வியாப்பியமாய் இருந்து,அங்ஙனம் அறியும் பொருளாகிய தங்களேயும் உணர்வார்கள். ் உணராதவர்கள் இம்முத்திக்காலத்தில் அங்ஙன ம் இத்தன்மையர் என்று தம்மை அறியமாட்டார்கள் எ**ன்**று அவ்வுயிருணர்வு விளங்குமாற்றை விளக்கிச் சிவசமவாத சைவர்களே மறுத்து உதாரணத்தால் ஏதுவை வலியுறுத்தருளினர் ஆசிரியர்.

உதாரணம் வருமாறு :

நாடியோ என்போ நரம்புசீக் கோழையோ தேடி எணயறியேன் தேர்ந்தவகை - நாடியரன் தன்னலே தன்ணயுங் கண்டு தமைக்காணர் என்னம் என அறிவார் இன்று.

என்பதாம்.

நாடி என்பது இடைக‰ பிங்க‰ முதலியுவைகணே. நரம்பு எனவே நாடி அடங்குமாயினும், நூடி நரம் பினும் தஃமையுடைமையால் வேறு பிரித்துக் கூறினர். சீ - புண்ணீர். வகை என்பதற்கு இவ்வகையாகத் தேர்ந்த அறிவு என்று பொருள் கொண்டுள்ளார். நாடியோ என்போ நரம்பு சீக்கோழையோ என்றது ஏணேய தத்துவங்களிலும் தாத்துவிகங்களிலும் அவ் வாறு தெரிதல் கொள்ளப்படும் என்றபடி: உபலக் கணம்.

இதனுல் தம்மை அறியும் முறையை உணர்த்துதல் மூலமாகத் தஃவண் அறிந்தபின் அறியப்படுகின்ற தம்முடைய அறிவினுல் தஃலவண் அறிதல் கூடாது என்று மறுத்து ஏதுவை வலியுறுத்தருளினுர் ஸ்ரீ மெய்கண்டதேவநாயனுர்.

இங்ஙனம் சுட்டிறந்து அறிவதாகிய உயிர் உணர் வினுல் முதல்வன் அறியப்படான் என்றுகூறி அவர் களே மறுத்தபொழுது, தன் எதிரிடத்தில் உள்ள பொருள்க‱க்கண்ட கண் திரும்பி நோக்கியபொழுது முதுகுப் பக்கத்திலுள்ள பொருள்க‰யும் காணும். தேர்ந்து அறித‰ச்செய்த உயிரே அதுபோல, தெளிந்து அறித‰ச் செய்யும் என்று மீண்டும் அவர் கள் கூறுவாராயினர். கண் உயிரால் காட்டப்பட்ட விடயத்தையே காணும்; தன் இயல்பைக் காணுது; தனக்கு முதற்பொருளாகி நின்று விடயத்தைக் காண் பித்து நிற்கும் உயிரையும் காணமாட்டாது. போல, உயிர் முதல்வனுல் மறைந்து நின்று உணர்த் தப்பட்ட பொருணேத் தேர்ந்துணரும். அங்ஙனம் பொருள்களே அறிதல்போல. தன் இயல்பை உண ராது. அங்ஙனம் தேரும் அறிவின் கண்ணும் மறைந்து உட்ளுய் நிற்பவன் அம்முதல்வ<u>ள</u>ும். ஆதலால் அத் தேர்ச்சி அறிவின்கண் இத‰த் தெளிவிப்பதோர் அறிவு உண்டு என ஆராய்ந்து நோக்கி அவ்வாறு ஆராயுங்கால் விளங்கித்தோன்றும் முதல்வனுடைய

திருவடி ஞானத்தால் முதல்வணக் காணுதலே ஆசிரியர் உதாரணத்தால் வலியுறுத்தருளிஞர்.

உதாரணம் வருமாறு :

காட்டிய கண்ணே த2னக்காணு கண்ணுக்குக் காட்டாய உள்ளத்தைக் கண்காணு - காட்டிய உள்ளம் த2னக்காணு உள்ளத்தின் கண்ணுய கள்வன்தான் உள்ளத்தில் காண்.

என்பதாம்.

இவ்வெண்பாவில் பின்வந்துள்ள உள்ளம் என்ப தற்குத் தேர்ச்சி அறிவு எனப் பொருள் கொண்டுள் ளார். உள்ளத்தின்கண்ணும் என்னும் சிறப்பும்மை விகாரத்தால் மறைந்து நின்றது.

முதல்வன் தோன்ருது நிற்றலால் அவணேக் கள்வன் என்று கூறியருளினர். கண்ணுக்கு உயிர் மறைந்து நின்று காட்டுகின்றது. ஆதலால் கண் தன்ணேயும் உயிரையும் அறியவில்ஃ. அதுபோல முதல்வன் இது வரையும் மறைந்து நின்று உணர்த்துதலால் உயிர் தன்ணேயும் முதல்வணயும் அறியவில்ஃ என்பது கள்வன் என்னும் மொழியால் பெறப்பட்டது. கள்வன் என்னும் மொழி இப்பொருள் தருதலால் குறிப்பு மொழியாம்.

தேர்ச்சியறிவின்கண் காணவல்லார்களுக்கு அக் கள்ளம் நீங்குதலால் தம்மையும் முதல்வணேயும் காணு தல் கூடும் என்பது பெறப்பட்டது.

'' கள்ளரோ டில்ல முடையார் கலந்திடில் வெள்ள வெளியாம் என்று உந்தீபற '' (23)

என்று திருவுந்தியாரில் கூறியதும் இக்கருத்தே பற்றி என்க. கண்ணுக்குக் காட்டாகிய உள்ளத்தைக் கண் காணுது என்று உவமானத்திற்கு ஓதியபடியே தனக்கு உணர்த்திநிற்கும் முதல்வீனயும் உமிர் அறியாது என்று உவமேயத்திலும் வருவித்து உரை சுறி யுள்ளார்.

அதுபோல் என்ற சொல் பெய்து விளக்க நிற்கும் இயைபால் இஃ்து எடுத்துக் காட்டுவமை யணி.

## இரண்டாம் அதிகரணம்

' இனி அசத்தாயுள்ள வன்ன பேதங்கீள அசத்து என்று காண உளதாய் நிற்பது ஞான சொரூபம் என்று உணரற்பாற்று' என்றது மேற்கோள்.

இம்மேற்கோள் கூறும் பொருள் யாதெனில், அம் முதல்வணேச் சிவஞானமாகிய கண்ணிஞலே அறிக என்று முன் அதிகரணத்தினல் உணர்த்தியபொழுது, சிவஞானமாகிய கண்ணப்பெறுவது எப்படி என்று விருப்பம் உண்டாகும். அவ்விருப்பத்தை நீக்குதற் பொருட்டு முதல் அதிகரணத்திற்குப் புறனடையாய் எழுந்தது என்பதாம்.

'அசத்தாயுள்ள பிரபஞ்சத்தை அசத்தென்று காண உளதாய் நிற்பது ஞான சொரூபம்' என்பது மேற்கோள். ஏதுவாவது 'வேற்றியல்பாகிய வன்ன பேதங்களே வேற்றியல்பு என்று கண்டு கழிப்பின் உளதாய் நிற்பது படிகசொரூபமாம் துணேயான்' என்பதாம். இவ்வாறு மேற்கோளுக்கு வேளுக ஏதுவைக்கொள்ளுதல் வேண்டும்.

இம்மேற்கோளின் பொருள் யாதெனின், ஞான சொரூபத்தைக் காட்டாமல் மறைத்து நிற்கிற நிலேத்து நில்லாமல் அழியும் தன்மையையுடைய பிரபஞ்சத்தை, இப்பிரபஞ்சம் நிஃலத்து நில்லாமல் அழியுந்தன்மை யுடையது என்று விவேகித்தறிந்தால் அப்பொழுது நிராலம்பமாய் (ஒன்றையும் பற்ருது) விளங்கித் தோன்றுவது ஞானசொரூபம் என்பதாகும்.

சூத்திரத்தில் 'பாசம் ஒருவத் தண்ணிழலாம் பதி' என்றருளிஞர். பாசமாவது அசத்தாயுள்ள பேரபஞ்சம். இதனல் பாசம் என்பது காரியப் பிரபஞ்சம் என்று பெறப்பட்டது. வியாபகப் பொருளுக்கு நீங்குதலா வது தனக்கு வேறென்று அறிதலாகும். ஆதலால் 'அசத்தென்று காண' என்று அருளிச்செய்தார். சிவ ஞானம் பிறவித்துயராகிய வெப்பத்திற்கு நிழலாய் நிற்றல் புதிதன்று, என்றுமுள்ள தன்மையாம். ஆக லின் 'உளதாய் நிற்பது' என்றருளிஞர். பதி என்பது பதிமீனது ஞானம் (சிவஞானம்) ஆகலின் 'ஞான சொரூபம்' என்று அருளிச்செய்தார். இது சொல்லால் உணரமுடியாது அனுபவத்தால் உணரக்கூடியது ஆகலின் 'உணரற்பாற்று' என்றருளிஞர்.

மேற்கோளிணேச் சாதிக்கும் ஏதுவின் பொருள் யாது எனின், படிகத்தினது சொரூபத்தைக் காட்டா மல் மறைத்து நின்ற வேற்று நிறங்களே, இந்த நிறங் கள் படிகத்தினது நிலேத்துள்ள நிறங்கள் அல்ல, நிலேத்து நில்லாத வேற்று நிறங்கள் என்று கண்டு கழித்தால் அப்பொழுது நிலேத்துள்ளதாய் விளங்கி நிற்பது பளிங்கினது சொரூபமாம் என்னும் ஒப்புமை யால் என்பதாகும்.

இங்ஙனமன்றி, வன்னபேதம் என்பதற்குச் சித்திர பேதம் எனப் பொருள்கொண்டு, வேருந்தன்மையை யுடைய சித்திரங்களே வேருன தன்மையுடையன என்று அறிந்து கழித்தால் அப்பொழுது உளதாய் நிற்பது சுவரின் வடிவமாகும் என்னும் ஓப்புமையால் என்று பொருள் கொள்ளினும் பொருந்தும்.

அசத்தாயுள்ள பீரபஞ்சத்தை அசத்தென்று அறித லாவது ஆசிரியர் உபதேசித்த பொருளின்கண் உறைத்து நின்று, ''அட்டகுண மெட்டுச்சித்தி கோக ஏதன் முதல்வாழ்வு குலவுபத மெல்லாம், வெறுத்து நெறி அறுவகையும் மேலொடுகீழ் அடங்க'' (சித்தி. சூத். 9. 6) காரணரூபத்தில் இல்லாமையால் இப்பிர பஞ்சங்கள் எல்லாவற்றையும் வெறும் பொய் என நிணேந்து இருத்தலாம்.

இங்ஙனம் அசத்தாகிய பிரபஞ்சத்தை நிஃலத்து நில்லாமல் அழியும் தன்மையுடையது என்று அறிந்து நீங்கியபோது தோன்றுவது சூனியமேயாகும் என்று கூற.

அசத்தாகிய பிரபஞ்சம் அசுத்தம், மிசிரம், சுத்தம் என்று மூன்று வகைப்படும். இவற்றுள், அசுத்தப் பிர பஞ்சம் சத்துவம் இராசதம் தாமதம் என்னும் முக்குண மயமானது. சத்துவகுண விருத்தி, இராசதகுண விருத்தி, தமோகுணவிருத்தி என மூன்றுவகையாய் இஃது அறியப்படும். சத்துவகுணவிருத்தி, பிரகாசம், சாந்தம், சுகம் என்ற மூவகையால் காணப்படும். இராசதகுணவிருத்தி, பிரவிருத்தி, கோரம், துக்கம் என்ற மூவகை வடிவில் 'காணப்படும். தமோகுணவிருத்தி, நியமனம், மூடம், மோகம் என்ற மூன்று வடிவில் காணப்படும். அதுபோல, முதல்வன் இந்த மூன்று குணங்களேயும் கடந்தவன் ஆதலால் மூன்று குணங்களின் தன்மைகளுள் ஒன்றுக அறியப்படான்.

அசுத்த மாயையில் தோன்றிய மிசிரப் பிரபஞ்சம் மூன்று குணங்களேயும் கடந்துள்ளது ஆயினும் மல கன் மங்களோடு கலந்துள்ளது. ஆதலால் மலத்தின் காரியமாகிய மோகம் முதலியவைகளின் ரூபமாகவும் அளவீட்டறியப்படும்; கன் மத்தின் காரியமாகிய சுக துக்க ரூபமாகவும் அளவிட்டறியப்படும். அதுபோல முதல்வன் மல கன் மங்களேக் கடந்தவன் ஆதலால் மலத்தின் காரிய ரூபமாகவும் கன் மத்தின் காரிய ரூப மாகவும் அறியப்படான்.

சுத்த மாயையில் தோன்றிய சுத்தப் பிரபஞ்சம் மல கன்மங்களேயும் கடந்து சுத்தமாய் (நின்மலமாய்) உள் ளது. ஆமினும் காரியப்பட்டு அழியும் தன்மையுடை யது. ஆதலால் சாதி சயானந்த ரூபமாய் (அளவிட் டறியப்படும் ஆனந்த ரூபமாய்) அளவிட்டறியப்படும். அதுபோல முதல்வன் காரியப்படாமல் அழியாது நிற் பவன் ஆதலால் அங்ஙனம் சாதிசயானீந்த ரூபமாய் அறியப்படான். உயிர் அசுத்தப் பிரபஞ்சத்திடுைடு கூடிப் பொது இயல்புபற்றி முக்குண ரூபமாகவும்; மிசிரப் பிரபஞ்சத்திடுை கூடிப் பொது இயல்புபற்றி மல கன்ம ரூபமாகவும்; சுத்தப் பிரபஞ்சத்திடுைடு கூடிப் பொது இயல்புபற்றிச் சாதிசயானந்த ரூப மாகவும் அறியப்படும்.

முதல்வன் அவ்வுயீர்போல மூவகையாலும் அறியப் படாமல் அவ்வுயீர்க்கு மேலாய் நிற்பன். இங்கனம் உயிர்க்கு மேலாய் நிற்றலிஞல் ஒரு பொருளோடு உவமித்து அறியப்படாமல் முதல்வஞய் நிற்கும் இத்தன்மையையுடைய தனி முதலாகிய இறைவன் ஆகாசம் முதலிய தத்துவங்களான அசத்தை, அழியும் தன்மையுடையது என்று அறிந்து நீங்கியபொழுது, இதுவரையிலும் பழகிவந்த உயிரின் சுட்டறிவினது அளவைக் கடந்து நிற்றலால் இன்ன தன்மையது என்று அறியப்படாத சூனியப்பொருள் போலத் தோன்றுவன். ஆதலால் தோன்றுவது சூனியமன்று என்று அவர்களே மறுத்து உதாரணத்தால் ஏதுவை ஆசிரியர் மெய்கண்டதேவநாயஞர்வலியுறுத்தருளினர் என்று உணர்க.

#### உதாரணம் வருமாறு:

நிர்க்குணஞய் நின்மலஞய் நித்தியா னந்தஞய்த் தற்பரமாய் நின்ற தனிமுதல்வன் - அற்புதம்போல் ஆனு அறிவாய் அளவிறந்து தோன்ருஞே வானே முதல்களேயின் வந்து.

என்பதாம்.

தன்பரம் • உயிர்க்குமேல். தன் என்றது ஈண்டு உயிரை. அற்புதம் • சூனியம்: முதலில் சூனியமாய்த் தோன்றினுலும் சூனியமன்று. ஆகலின் 'அற்புதம் போல் வந்து' என்றருளிஞர். ஆமை • நீங்காமை • . (நீங்காதிருத்தல்). 'வானே முதல்' என்றமையால் தோன்றின முறைபற்றி மற்றைய பூதங்களும், ஓடுக்க (அழியு)முறைபற்றி மற்றைய தத்துவங்களும் அடங்கு மாதலால் முப்பத்தாறு தத்துவங்களும் கொள்க.

தோன்ருஞே - தோன்றுவன் என்றபடி. நிர்க் குணஞய் நின்மலஞய் நித்தியானந்தஞய் தற்பரமாய் என்பன நிர்க்குணமுள்ளவஞய் நின்மலமுள்ளவஞய் நித்தியானந்தமுள்ளவஞய் தற்பரமுள்ளவஞய் என்று உண்மை குறித்து நின்றன. ஆய் என்பது ஆக்கச் சொல். இவ்வாறு ஆக்கச்சொல் உண்மை குறித்தல் வடமொழி மதம். அறிவாய் என்ற இடத்தில் ஆய் என்ற ஆக்கச்சொல் முன்னர்ச் சூனியம்போல் தோன் றினவன் பின்னர் அறிவாய்த் தோன்றுவன் என்னும் வேறுபாடு குறித்து நின்றது. முதல்வனது ஞானத்தை முதல்வன் என்று கூறியது உபசாரம். இதனைல் முதல்வன் தோன்றுவன் என்ப தற்கு முதல்வனது ஞானம் தோன்றும் என்றுகொள்க.

நிர்க்குணன் • சாத்துவிகம் இராசதம் தாமதம் என்னும் குணங்களே நீங்கி நிற்பவன். நின்மலன் -மல மாயா கன்மங்களில் பொருந்தாதவன். நித்தியா னந்தன் - அழிவில்லாத சுக சொரூபன். தற்பரன் -யாதொருபொருள் மேலாயுள்ளது அப்பொருளுக்கு மேலாய் உள்ளவன்.

இங்ஙனம் முன்னர்க் கூறியவாறு நிலம் முதல் நாத தத்துவம் ஈருகிய பிரபஞ்சங்களே அழியும்தன்மை யுடைய அசத்தென்று கண்டு நீங்கியவழித் தோன்று வது வேருென்று என்று கொள்வோம். தோன்றுவது ஞான சொரூபமே என்பதற்குப் பிரமாணம் என்ன என்று மீண்டும் அவர்கள் விளுவினர். ஏகதேச உணர் வால் சுட்டி அறியப்படுவதாகிய பிரபஞ்சத்தை முன் னர்ச் சொல்லியபடி ஒவ்வொன்ருகச் சுட்டி இது அழியுந்தன்மையுடைய அசத்து என்று கண்டு கழித் துக்கொண்டே சென்றுல் முடிவில் செம்மையாகத் தோன்றுவது யாது? அது அந்த அசத்துக்கு வேருகிய சத்தேயாகும் என்று அறிவாயாக.

அங்ஙனம் அசத்தின் வேருய்த் தோன்றும் சத்தா வது உயிரென்று கொள்ளுதலே பொருத்தம் என்னின், இதுவரையில் அசத்தோடுகூடிச் சுட்டியறிந்துவந்த நீ அங்ஙனம் அசத்தின் வேருகத்தோன்றிய சத்தாகாய், ஆணல் இச்சுட்டுணர்வு எனக்கு நீங்காதோ என்ருல் அசத்தோடு கூடிநின்று சுட்டியறிந்துவந்த நீ அவ் அசத்தை நீங்கி அங்ஙனம் தோன்றின சத்தின்வச மாய் அந்தச் சத்திணக் கூடினுல் அங்ஙனம் கூடினமை யால் சுட்டுணர்வாகிய பொது இயல்பு உன்ணே விட்டு நீங்கும் என்று, தோன்றுவது வேறன்று ஞான · சொரூபமே என்பதற்குப் பிரமாணம் கூறி,உதாரணத் தால் அவர்களே மறுத்து ஆசிரியர் ஏதுவைவலியுறுத் தருளினர்.

### உதாரணம் வருமாறு :

சுட்டி உணர்வதணேச் சுட்டி அசத்தென்னச் சட்ட இனியுளது சத்தேகாண் - சுட்டி உணர்ந்த நீ சத்தல்‰ உண்மையைத் தைவம் புணர்ந்ததனுல் பொய்விட்டுப் போம்.

என்பதாம்.

என்ன - என்று கழித்துக்கொண்டு சென்றவழி. சட்ட-செப்பம்; அதாவது செம்மை என்னும் பொருளே உணர்த்தும். உண்மை சத்து என்பன ஒரு பொருட் சொற்கள். தைவமாய் உண்மையைப் புணர்ந்து, அதனுல் பொய்விட்டுப்போம் எனக் கூட்டிப் பொருள் கொண்டுள்ளார். பொது இயல்பு பற்றறக் கழிந்தொழி யும் ஆதலின் விட்டுப் போம் என்ருர். தைவம் -தேவனது உடைமை: வடமொழி.

இஙஙனம் நிலம் முதல் நாதம் ஈருகிய பிரபஞ் சத்தை அழியும் தன்மையுடைய அசத்தென்று கண்டு நீங்குமாறும், நீங்கிய வழிச் சத்தாகிய சிவத்தினது வசமாய் அச்சிவத்தைச் சேருமாறும், சேர்ந்தவழி அங்ஙனம் சேர்ந்தமையால் சுட்டுணர்வாகிய பொது இயல்பு நீங்குமாறும் எங்ஙனம் என்று அவர்கள் மீண்டும் வினுவ; சுட்டி உணரப்பட்ட நிலம் முதல் நாதம் ஈருகிய பிரபஞ்சத்தை 'இது சத்தன்று இது சத்தன்று என்று ஒவ்வொன்றுக அழியுந்தன்மையுடைய அசத்து என்று கண்டு நீங்கி, அங்ஙனம் கண்டு நீங்கிய தன்னுடைய அறிவினிடத்தே சுட்டுணர்வினை அறியப்படாத முதல்வணே ஆராய்ந்து சிவோகம் பாவணே பாவிப்பாஞஞல் அப்பாவணேயிஞல் அத்து விதமாய் (வேறன்றி) விளங்கித் தோன்றும் முதல் வஞல் அநாதியாய்க் கூடிநின்ற சுட்டுணர்வாகிய பொது இயல்பு நீங்கும்.

இங்ஙனம் சிவோகம் பாவணயால் விளங்கித் தோன்றும் முதல்வஞல் சுட்டுணர்வாகிய பொது இயல்பை அச்சிவோகம்பாவண பாவிப்பவன் நீங்கு தல் எதுபோலும் எனின், ஒள்ளிய கருட தியானத் திஞல் விளங்கித்தோன்றும் கருடஞல் கருடபாவண செய்பவன் விடத்தைத் தீர்த்துக் கொள்ளுதல் போலாகும் என்பதாம் என்று விளக்கிக்கூறி, ஏதுமை உதாரணத்தால் வலியுறுத்தருளிஞர்.

# உதாரணம் வருமாறு :

கண்டதை அன்றன் றெனவிட்டுக் கண்டசத்தாய் அண்டண ஆன்மாவில் ஆய்ந்துணரப் - பண்டணேந்த ஊனத்தைத் தான்விடுமா றுத்தமனின் ஒண்கருட சானத்தின் தீர்விடம்போல் தான்.

என்பதாம்.

தியானம் என்பது சானம் எனத்திரிந்தது. கருட பாவண யாது எனில், ஆதி பௌதிக கருடன் ஆதி தைவிக கருடன் ஆத்தியான்மிக கருடன் என்று கருடன் மூவகைப்படும். பொருள்கள் தோறும் இப் படியே கண்டு கொள்க.

உலகத்தில் காணப்படும் கருடன் ஆதிபௌதிக கருடஞம். அக்கருடனுக்கு அதிதெய்வமாகிய மந்திரம் ஆதிதைவிக கருடஞம். அம்மந்திரத்தை இடமாகக் கொண்டு மாந்திரிகனுக்குப்பய‰ரத்தருகின்ற சிவனது சத்தி ஆத்தியான்மிக கருடஞம். மூன்றினும் தியானிக் கப்படும் கருடனுவது, அக்கருடனுக்கு அதிதெய்வமாகி மாந்திரிகனது உள்ளத்தில் வைத்துத் தியானிக்கப் படும் மந்திரரூபமாகிய ஆதிதைவிக கருடனும். அக் கருடணேப்பாவித்தலாவது, நாள்தோறும் அம்மந்திரரூபமாகத் தன்னப் பாவித்து வந்த பழக்கமிகுதியால், அம்மந்திரரூபமே தானுக ஓற்றுமைப்பட்டு நின்று தன்னுடைய அறிவு அந்த மந்திரத்தின் வசமாகும்படி உறைத்து நிற்றலாம். இங்ஙனம் உறைத்து நின்று மந்திரசெருபமாய் அம்மந்திரக்கண்கொண்டுபார்க்க, அப்பார்வை விடத்தினது வேகத்தை நீக்குதல் நிச்சயம். ஆதலால், அப்பாவணே உவமையாயிற்று.

சர்வஞாஞேத்தரம் முதலிய உண்மை நூல்களுள் புள்ளு விலங்கு மரம் முதலியவைகளுக்கெல்லாம் அதி தெய்வமாகிய மந்திரங்கள் உள்ளன என்றும், படிகம் தன்னேச் சார்ந்த பொருளின் தன்மையாய் நிற்றல் போல, அந்த மந்திரங்களேத் தியானிப்பவனும் மந்திர சொருபியாவான் என்றும் கூறப்பட்டுள்ளன.

இதஞல் கருடபாவணே சத்தியமாய்ப் பயன்தரும் என்பதும், கருடபாவண அசத்தியம் (பொய்) என்ப வர்களது கொள்கை பொருந்தாது என்பதும்,`பாவண அசத்தியமானபொழுது அந்தப் பாவண பயன்தராது என்பதும் பெறப்பட்டன.

இங்கே காட்டிய வெண்பாவின் கருத்தை வழி நூலாசிரியராகிய ஸ்ரீ அருணந்திதேவநாயஞர்,

'' கண்டஇவை அல்லேன்நான் என்றகன்று காணுக் கழிபரமும் நானல்லேன் எனக்கருதிக் கசிந்த தொண்டிெஞடும் உளத்து அவன்ருன் நின்றகலப்பாலே சோகம்எனப் பாவிக்கத் தோன்றுவன்வே றின்றி விண்டாலும் மலங்களெல்லாம் கருடதியா னத்தால் விடமொழியும் அதுபோல விமலதையும் அடையும் பண்டைமறை களும்அதுநான் ஆனேன் என்று பாவிக்கச் சொல்லுவது இப் பாவகத்தைக் காணே.''

(சிவஞானசித்தியார், சூத். 9 - செய். 7)

என்று கூறியருளினர்.

"சோகம் எனப் பாவித்தலாவது: ஆசிரியன் சிவ ஞானத்தால் சிவோயம் எனத் தன்னுள்ளே பாவித்து, சிவத்துவ மசி என்று அறிவுறுக்கும் சித்தாந்த மகா வாக்கியப் பொருளே நாடோறும் பயின்று, சிவோகம் எனப் பாவிப்பா குயின்" என்பது சிவஞானமாபா டியம்.

## மூன்ரும் அதிகரணம்

'இனி, இவ்விடத்து ஸ்ரீ பஞ்சாக்கரத்தை விதிப்படி உச்சரிக்க என்றது' என்பது மேற்கோள்.

இம்மேற்கோள் கூறும் பொருள் யாதெனின், ஆன் மாவைச் சுத்தி செய்தற்கு அழியும் தன்மையுடைய அசத்தான பீரபஞ்சத்தை அசத்தென்று கண்டு நீங்கிய பொழுது பிறவித் துயரமாகிய வெயிலுக்குக் குளிர்ந்த நிழலாய்த் தோன்றிய ஞான சொரூபமே அமையும் (போதியதாகும்), அவ்விடத்தில் செய்ய வேண்டுவது ஒன்றில்லே என்று கூற, அழியும் தன்மையுடைய அசத் தான பிரபஞ்சத்தை அசத்து என்று கண்டு நீங்கிய பொழுது பிறவித் துயரமாகிய வெயிலுக்குக் குளிர்ந்த நிழலாய்த் தோன்றிய ஞானத்தினுல் முதல்வணத் தன் னுடைய அறிவினிடத்து ஆராய்ந்து அறிந்த பிறகு 'அவ்விடத்தில் திருவைந்தெழுத்தையும் அசத்தான பிர பஞ்சத்தை அசத்து என்று கண்டு நீங்கிய வழித் தோன்றிய ஞானத்தினுல் முதல்வணத் தன்னுடைய

அறிவில் ஆராய்ந்தறிக' என்று விதித்துள்ள அவ்விதி யின்படி கணிக்க என்று கூறி அவர்களே ஆசிரியர் மறுத்தருளினர் என்பதாம்.

ஞானம் ' பிரகாசித்த இடத்தும் பஞ்சாக்கரத்தை உச்சரிக்க என இரண்டாம். அதிகரணப் பொருளேத் தழுவி நிற்கும் இறந்தது தழுவிய உம்மை இம்மேற் கோளில் பஞ்சாக்கரத்தை ஏன்ற இடத்துத் தொக்கு நின்றது. ஸ்ரீ பஞ்சாக்கரத்தையும் என வரவேண் டியது உம்மை விகார்த்தினுல் மறைய ஸ்ரீ பஞ்சாக் கரத்தை என வந்தது. இவ்வும்மை முன்வந்துள்ள அசத்தான பாசங்களே நீங்கினபொழுது, தோன்றிய ஞானத்தினுல் முதல்வணத் தன்னுடைய அறிவினிடத் தில் ஆராய்ந்து அறித2லத் தழுவி நிற்றல் காண்க. இக்கருத்துப்பற்றியே வழி நூலாசிரியர் ஸ்ரீ அருணந்தி தேவநாயனர் "பின்னும் ஓசைகரும் அஞ்செழுத்தை விதிப்படி உச்சரிக்க" (சித்தி. சூத். 9. செய். 1) என் றருளினர்.

இவ்விடத்தில் பஞ்சாக்கரத்தை என்றது முத்தி பஞ்சாக்கரத்தையாம். பஞ்சாக்கரமாவது தூலபஞ்சாக் கரம் சூக்கும் பஞ்சாக்கரம் அதிசூக்கும் பஞ்சாக்கரம் என முத்திறப்படும். அவற்றுள், தூலபஞ்சாக்கரம் நகரத்தை முதலாகவுடையது. குக்கும் பஞ்சாக்கரம் சிகரத்தைமுதலாகவுடையது. அதிசூக்கும்பஞ்சாக்கரம் நகர மகரங்கள் இரண்டுமின்றி ஏணய மூன்றெழுத்தும் முன்னும் பின்னுமாய் மாறுதலால் ஐந்தெழுத்து ஆகிச் சிகரத்தை முதலாகவுடையது. அதிசூக்கும் பஞ்சாக் கரம் காரணபஞ்சாக்கரம் எனவும், முத்தி பஞ்சாக்கரம் எனவும் கூறப்படும்.

அத்திருவஞ்செழுத்தால் சாதிக்கப்படும் பொருள் அசத்தான பிரப்ஞ்சத்தை அசத்தெனக் கண்டு நீங்கிய வழித் தோன்றிய ஞானத்திணை`முதல்வணேத் தன் அறி வின்கண் ஆராய்ந்து அறிதல் என்னும் பொருளே யாகும். ஆதலின் வேருக வகுத்துச் சொல்லாமல் இரண்டும் ஒன்ருதல் பற்றி 'விதிப்படி' என மாட் டெறிந்தருளினர்.

இங்ஙனம் மாட்டெறிந்ததன் கருத்தை உணராத வர்கள், சாதித்து நிற்கும் முறை வேறு எனவும், ஓதும் முறை வேறு எனவும் கூறுவர். இங்ஙனம் கூறுவது சித்தாந்த முறைக்கு மாறுபட்டதாம். நிற்கும் முறைக் கும் ஓதும் முறைக்கும் சம்பந்தமில்லாவிடின் நிற்கும் முறைக்கு ஓதும்முறை சாதனமாகாது என்றுணர்க.

நிற்கும் முறையாவது : அசத்தான பிரபஞ்சத்தை அசத்து என்று கண்டு நீங்கிய பொழுது தோன்றிய ஞானத்திஞல் முதல்வணத் தன்னுடைய அறிவின்கண் ஆராய்ந்தறிதலாம்.

ஓதும் முறையாவது: திருவஞ்செழுத்திணே அசத் தான பிரபஞ்சத்தை அசத்து என்று கண்டு நீங்கிய பொழுது தோன்றிய ஞானத்திஞல் முதல்வணத் தன்னுடைய அறிவின்கண் ஆராய்ந்து அறிதல் என்னும் பொருள் பயக்குமாறு ஓதுதலாம்.

திருவைந்தெழுத்தைக் கணிக்கும் முறை மானதம், மந்தம், உரை என்று மூவகைப்படும். இம்மூன்றனுள் இவ்விடத்தில் உச்சரித்தல் என்றது அறிவினுல் கணித்தலாகிய சுத்த மானதமாகும். சூத்திரத்தினுள் உச்சரிக்க என்று கூருது 'எண்ணுக' என்றதும் இக் கருத்துப்பற்றியே என்று கொள்க. வடமொழிச் சிவஞானபோதச் சூத்திரத்தில் 'தியானிக்க' என்று கூறியதும் இந்தக் கருத்துப் பற்றியதாகும். திருவைந் தெழுத்தின் இயல்புகளெல்லாம் உண்மை விளக் கம், சிவப்பிரகாசம், திருவருட்பயன், கொடிப்பாட்டு,

ũ

நெஞ்சு விடுதூது முதலிய உண்மை நூல்களுள் விரித்தோதப்படும். ஆண்டுக் கண்டுணர்க.

இனி, மான தமாவது மனத்தாற் பாவித்தல், மந்த மாவது சூக்குமவைகரி வாக்கால் தன் செவிக்குமட்டும் கேட்கும்படி உச்சரித்தல், உரையாவது தூல வைகரி வாக்கால் தனக்கும் பிறருக்கும் கேட்கும்படி உச்சரித் தல். இம்மூன்றனுள், தூல வைகரி வாக்கால் உச்சரிக்கும் காலத்து மனம் கலவாதிருத்தலும் கூடும். இக் கருத்தை நோக்கியே ஸ்ரீ சுந்தரமூர்த்தி சுவாமிகள் '' நான் மறக்கினும் சொல்லும்நா நமச்சிவாயவே '' என்று அருளிச் செய்தார்கள். சூக்கும் வைகரி வாக்கால் உச்சரிக்கும் காலத்து மனமும் கலந்தே உச்சரிக்கப்படும். மானதமாய்ப் பாவிக்கும் காலத்து வாக்கின் கலப்புகும். மானதமாய்ப் பாவிக்கும் காலத்து வாக்கின் கலப்பு இல்லாமையால் இப் பாவின் சுத்த மானதம் எனப்படும்.

இங்ஙன ம் அசத்தாகிய பிரபஞ்சத்தை தென்று கண்டு நீங்கியபொழுது தோன்றிய ஆன்மாவைச் சுத்தி பண்ணுவதற்குப் மொன்றே தொன்ருகும். வேறே செய்யக் கூடியது போ திய ஒன்றுமில்&ல என்று சொல்லக் கூடியவரை மறுத்து . அந்த இடத்தில் திருவைந்தெழுத்தை ஓதவேண்டும் கூறியபொழுது அவர்கள் மீண் டும் வை ந்தெழுத்தை ஓதுதல் அக வழிபாடு ஆகும். ஆதலால் இது அசிந்திதனுய் (மனத்தினுல் நிணக்க முடியாதவஞய்) நின்று முதல்வணச்சிந்திதகை (மனத் தினை நிணக்கக்கூடியவனுக)க் கண்டு வழிபடும் முறை யாகிய அணேந்தோர் தன்மை 'கூறுமிடத்துக் கூறும் தன்மையுடையது; அசத்தாகிய பிரபஞ்சத்தை அசத்து எனறு கண்டு நீங்கியபொழுது தோன்றும் ஞானத்தி **ஞல் முதல்வ**ணத் தன்னுடைய அறிவின்கண் ஆராய்ந் தறிதலாகிய சாதனத்தால் ஆன்மசுத்தி சாதிக்கப்பட்ட பின்னரும் இவ்வான்ம சுத்தியைச் சாதிப்பதற்குத<u>்</u> திருவை ந்தெழுத்திண உச்சரிக்க சித்த என் றது சாதனம் என்னும் குற்றமாய் முடிதலின் இத்திருவைந் தெழுத்து ஓதுதல்வேண்டாம் என்று கூற, வேம்பிணத் தின்ற புழு அவ்வேம்பிணவிட்டுக் கரும்பை அடைந்து கரும்பிணத் தின்று அக்கரும்பின் தெரிந்த சுவை பொழுதும், நீண்டநாள் வேம்பிணத்தின்ற மிகுதியால் அவ்வேம்பிணேயே நோக்கி (நிணந்து) நிற்கும். அதுபோல, உயிர் அசத்தான பிரயஞ்சத்தை **.** அசத்தென்று கண்டு நீங்கியபொழுது தோன்றிய ஞானத்தினல் ஞேயமாகிய முதல்வன் தோன்றியபோ தும் நீண்டநாள் அசத்தான பிரபஞ்சத்தோடு பழகிய பழக்க மிகுதியால் முன்னுள்ள சிற்றுணர்வை நோக்கி (நிணேந்து) நிற்கும் ஆதலால், அப்பழக்கவாதணைய . நீக்குதற்பொருட்டு, திருவைந்தெழுத்திண ட வேண்டும் எனக் கூறி அவர்களே மறுத்து,

'இவ்வான்மாக்களுக்கு ஞானம் பிரகாசித்தும் அஞ்ஞானத்தை வேம்புதின்ற புழுப்போல நோக் கிற்றை நோக்கி நிற்குமாகலின் அதணே நீக்குதற்கு எனக்கொள்க' என்னும் ஏதுவால் மேற்கோஊச்சாதித் தருளிஞர் என்றுணர்க.

மேற்கோளில் 'இவ்விடத்து' என்றதனை அணே ந் தோர் தன்மையைக் கூறுமிடத்துச் சேர்த்துக் கூறுதற்கு உரிய திருவைந்தெழுத்தென்று வருவித்துக்கொள்ளப் பட்டது. 'எனக்கொள்க' என்று உடன்படச்செய்ததும் அணேந்தோர் தன்மை கூறுமிடத்துக் கூறுதற்குரியது என்பது விளங்குதற் பொருட்டு என்று கொள்க. சிவானுபவம் நிலேத்தற்பொருட்டு அணேந்தோர் தன் மையை அடுக்கக் கூறவேண்டியதைச் சிவோகம் பாவணே நிலேத்தற் பொருட்டு இவ்விடத்துக் கூறினர். இப்பஞ்சாக்கர தியானம் சாதனம் நிஸத்தற்கும் அனு பவம் நிஸத்தற்கும் வேண்டப்படும் பொதுவான உபாயமாம். புடைநூலாசிரியராகிய ஸ்ரீ உமாபதிதேவ நாய்ளுரும் அஞ்செழுத் தருள் நிஸேயை ஆன்ம லாபத் தின்பின் அணே ந்தோர் தன்மையைக் கூறுமிடத்துக் கூறியருளியதும் இக்கருத்துப் பற்றியேயாம். திரு வருட்பயனில் ஆன்ம லாபமான உயிர்விளக்கமும், ஆன்மலாபத்தின் பயனுகிய இன்புறு நிஸயும் கூறிய பின்னர் ஐந்தெழுத்தருள் நிஸே கூறி அதன் பின்னர் அணே ந்தோர் தன்மை கூறியிருத்தலும் காண்க.

'வாஞேக்கி வாழும்' 'கோஞேக்கி வாழும்' (குறள்) என்ருற்போல இவ்விடத்தில் நோக்கு என்றது மன எழுச்சியை எனக்கொள்க. பிரகாசித்தவழியும் என்பது பிரகாசித்தும் எனத் திரிந்து நின்றது.

அசத்தான பிரபஞ்சத்தை அசத்து எனக்கண்டு நீங்கிய வழித் தோன்றிய ஞானத்திஞல் தன்னுடைய அறிவினிடத்து முதல்வணே ஆராய்ந்து அறிதலும் அப் பொருள் பயப்பத் திருவைந்தெழுத்தை ஓதுதலுமாகிய இரண்டும் ஒரு தன்மையை உடையன; ஆயினும் முன் னதற்குப் பயன் ஞானம் வீளங்கி ஆன்மா சுத்தியாத லும், பின்னுள்ளதான திருவைந்தெழுத்தை ஓதுத லுக்குப் பயன் ஆன்மா சுத்தியானபொழுதும் வந்து தாக்குவதாகிய வாதணேயை நீக்குதலுமாகும், ஆதலால் சித்த சாதனமன்று என்று கொள்க.

ஏதுவில் வந்துள்ள ஞானமாவது அசத்தான பிர பஞ்சத்தை அசத்து என்று கண்டு கழித்த வழி விளங் கித் தோன்றும் ஞான சொரூபமாகும். அஞ்ஞான மாவது ஞான சொரூபத்திற்கு மறுதஃயாகிய சுட் டுணர்வாகும்.

4

Y

£

இங்ஙனம் உயிரானது அசத்தான பிரபஞ்சத்தை அசத்தென்று கண்டு நீங்கியவழித் தோன்றுவதாகிய ஞானத்திணை தன்னுடைய அறிவினிடத்து முதல்வணே ஆராய்ந்து அறியும்பொழுதும் பழக்கத்தின் மிகுதி யால் சிற்றுணர்வை நோக்கு தலாகிய வா த2ன யை நீக்குதற் பொருட்டுத் திருவைந்தெழுத்தை ஓதுதல<u>்</u> அவ்வாதணேயை நீக்குதற்குச் சாதனமாவது எங்ஙனம் என்று வினை, உயிர் சிவனுக்கு அடிமையாத‰த் திரு வைந்தெழுத்தை உச்சரிக்கும் முறையில் வைத்தறிந்து தன்னுடைய உடம்பினிடத்தே இருதயத்தைப் பூசை செ<mark>ய்யும் இடமாகவும், உந்தியை ஓ</mark>மம் செய்யும் இட **மாகவும், புருவநடு**வைத் தியா**ன**ம் செய்யும் இடமாக வும் நிணத்துக்கொண்டு புறத்திலே ஞானபூசை செய்யும் முறைப்படி இருதயகமலத்தில் அஞ்செழுத்தா லாகிய முதல்வனது திருமேனியில் அந்த முதல்வணே, கொல்லாமை ஐம்பொறியடக்கல் பொறை அறிவு வாய்மை தவம் அன்பு என்னும் அட்டபுட்பங் க2ளக் கொண்டு திருவைந்தெழு<u>த்</u>தால் அருச்சண செய்து, திருவைந்தெழுத்தால் குண்டலித்தானமான உந்தியில் ஞானமாகிய நெருப்பை வளர்த்து, அந்த தெருப்பினிடத்து விந்துத் தானத்தில் (புருவ நடுவில்) உள்ள அமிழ்தமாகிய நெய்யை, சுழுமுண் நாடி இடை நாடிகளாகிய சுருக்கு சுருவங்களால் ஓமஞ்செய்து, புருவநடுவில் சிகரம் தற்பதப் பொருளும், யகரம் துவம் பதப்பொருளும், வகரம் அசிபதப்பொருளும் ஆகிய முறையை நோக்கி அம்முறையால் சிவோகம்பாவண செய்வானுனல், அச்சிவோகம்பாவணேயில் அம்முதல் வன் விளங்கித் தோன்றுவன். அங்ஙனம் பாவண செய்பவன் அம்முதல்வனுக்குச் சேடசேடிய பாவண அடிமையாவான் திருவைந்தெ**ழுத்**து என்று ஓது தல் வாதணே நீக்கு தற்குச் சாதனமாத‰் விளக்கி உதாரணத்தால் ஏதுவை வலியுறுத்தருளினர் என்று உணர்க.

உதாரணம் வருமாறு:

அஞ்செழுத்தால் உள்ளம் அரனுடைமை கண்டரண அஞ்செழுத்தால் அர்ச்சித் திதயத்தில் - அஞ்செழுத்தால் குண்டலியிற் செய்தோமம் கோதண்டம் சானிக்கில் அண்டனும் சேடமைம் அங்கு.

என்பதாம்.

ஓம<mark>ஞ் செய்தலும்</mark> தியானித்தலும் பூசைக்கு அங்க மாகும்; பூசை அங்கியாகும். ஞானம் விளங்கி முதல் ்வணேத் தன்னுடைய அறிவின்கண் ஆராய் ந்தறிந்த பொழுதும் பழக்க மிகுதியால் விளங்கித் தோன்றிய வியாபக வுணர்வை இழந்து ஏகதேசப்பட்டுப் புறத்தே செல்ல எண்ணுகின்ற தன்னுடைய அறிவை அங்ஙனம் புறத்த<u>ே</u> செல்லாதவாறு மடக்கி ஏ கதேசப்பட்டுப் அகத்திலே முதல்வனது அஞ்செழுத்தாலான திரு மேனியாகிய ஒரு குறியினிடத்தில் நிறுத்தி நிட்டை கூடும்படி அஞ்செழுத்து ஓதும் முறையில் மகாவாக் கியப் பொருள் பயக்கும்படி சிவோகம் பாவணேயைச் ----செய்ய அச்சிவோகம்பாவண் ஏகதேசப்பட்டுப் புறத்தே செல்ல எண்ணுகின்ற அவ்வெண்ணத்தை அடியோடு கெடுத்து ஞான சொருபத்தை விளக்கி வியாபக நி‰ யில்கொண்டு செலுத்தும். ஆதலால் திருவை<u>ந்</u>தெ ழுத்து ஓதுதல் இவ்விடத்தில் சிறந்தசாதனம் ஆயிற்று என்பது பெறப்பட்டது.

சேடம் என்பது மிச்சப்பொருணக் குறிக்கும். மிச்சம் என்பது யாதானும் ஒன்றன் மிச்சமாய் இருக்குமேயன்றித் தனித்திருப்பதில்லே. தனித்திருப் பூன் சேடம் என்று சொல்லப்படமாட்டாது. ஆதலால் உயீர் சிவணயின்றித் தனித்து நில்லாமையை விளக்கு தற்குச் செய்யுளில் சேடன் என்று கூறிஞர். எல்லா உயிரும் தனித்து நில்லாமையால் சிவனுக்குச் சேடமே ஆயினும் அவ்வுயிர்கள் தம்மைச் சேடம் என அறிவ தில்ஃல. சிவோகம்பாவணே செய்கின்றவன் தன்ணேச் சேடம் எனவும் முதல்வணேச் சேடியம் எனவும் அறி கின்ருன்.

சாந்தோக்கிய உபநிடதத்திலுள்ள தத்துவ மசி மகாவாக்கியம் தற்பதம் துவம்பதம் அசிபதம் என மூன்று பதங்களேயுடையது. அம்மூன்றனுள் தற்பதம் இறைவன் தடத்த நிலேயாகிய பதித்தன்மையிணயும், துவம்பதம் உயிரின் தடத்த நிலேயாகிய பசுத்தன்மை யிணயும், அசிபதம் அவ்விரு பொருள்களின் சொரூப நிலேயாகிய ஐக்கியத்தையும் குறிக்கும்.

இதண்,

'' வேதாந்த தொம்பத மேவும் பசுவென்ப நாதாந்த பாசம் விடநின்ற நன்பதி போதாந்த தற்பதம் போயிரண் டைக்கியம் சாதா ரணஞ்சிவ சாயுச்சிய மாமே.''

என்னும் திருமந்திரத்தானும் உணர்க.

இங்ஙனம் திருவைந்தெழுத்து ஓதுதல் வாதணே நீக்கு தற்குச் சிறந்த சாதனமாத‰் விளக்கிக் பொழுது, முதல்வணே அஞ்செழுத்தாலான திருமேனி ஒரு குறியின்கண் வைத்துக் காணலாம். . காணமுடியாது என்பதும், அங்ங அங்ஙனமன் றிக் னம் கண்டவிடத்து முதல்வன் தன்னிடத்து விளங்கித் தோன்றும் தன்மையும் தோன்றியபொழுது தான் அம் முதல்வனுக்கு அடிமையாந் தன்மையும் பென்று வினுவ, ஆகாயத்தில் சஞ்சரிக்கும் நவக்கிர கங்களுள் மற்றைய கிரகங்கள்போலக் காணப்படாத இராகு கேதுக்க2ோக் கிரகண காலத்தில் சந்திரனிடத் தீல் ராகுவையும் சூரியனிடத்தில் கேதுவையும் கண் டாற்போல; பதி பசு பாசம் என்னும் மூன்று பொருள்

Š

களுள் யான் இத2ன அறிந்தேன் அறிகின்றிலேன் ஏன்னும் உணர்வுக்கு விடயமாகிய பசு பாசங்க2ளப் போல வேருக உணரமுடியாத முதல்வணத் தனது இருதய கமலத்தில் அஞ்செழுத்தாகிய திருமேனியில் வைத்துக் காணுவானுல், கோலே நட்டுக் கயிற்ருல் சுற்றி நன்ருகக் கடைந்தபோது விறகினின்றும் தீத் தோன்றுதல் போல அம்முதல்வன் அவ்விடத்தில் தோன்றி அறிவுக்கு அறிவாய் மிகவும் விளங்கி நிற் பான். அப்போது நெருப்பைச் சார்ந்த இரும்பு தன் தன்மை கெட்டு நெருப்பாதல் போல அங்ஙனம் இரு தய கமலத்தில் முதல்வணே அஞ்செழுத்தாலாகிய திரு சு தந்தரத்த<u>ை</u> மேனியில் காணும் உயிரும் தன து இழந்து அம்முதல்வனுக்கு அடிமையாம். ஆதலால், திருவஞ்செழுத்தை விதிப்படி ஓதுவாயாக என்று ஓர் உவமானத்தில் வைத்து உணர்த்தி உதாரணத்தால் ஏ துவை வலியுறுத்தருளிஞர்.

## உதாரணம் வருமாறு :

இந்துவில் பானுவில் இராகுவைக் கண்டாங்குச் சிந்தையில் காணில் சிவன்கண்ணும் - உந்தவே காட்டாக்கின் தோன்றிக் கனல்சேர் இரும்பென்ன ஆட்டானும் ஓதஞ் செழுத்து.

என்பதாம்.

யான் என்னும் உணர்விற்கு விடயமாவது பசு. இதணே என்னும் உணர்விற்கு விடயமாவது பாசம் என்றுணர்க.

கேது சாயாக்கிரகமாதலால் ராகுவுக்கு வேருகக் கூருராயிஞர். கண் என்பதற்கு அறிவு என்று பொருள் கொண்டுள்ளார். உந்துதல் - கடைதல். காட்டாக்கினி என்னும் வடமொழி காட்டாக்கி எனச் சிதைந்து வந்தது. காஷ்டம் - விறகு; அக்கி - அக்கினி, நெருப்பு.

ø,

காட்டாக்கியின் என வரவேண்டியது இகரம் மறைந்து காட்டாக்கின் என வந்தது. இதில் இன் உவமவுருபு.

மேற்கோளில் உச்சரிக்க என்ருற் போல ஈண்டும் ஓது அஞ்செழுத்து என்று கூறியது திருவஞ்செழுத்து ஓதுத‰ வலியுறுத்தற்கு என்றுணர்க.

இங்ஙனம் முதல்வண இதயகமலத்தில் காணுந் தன்மையையும், காணுமிடத்து முதல்வன் விளங்கித் தோன்றும் தன்மையையும், தோன்றியபொழுது அம் முதல்வனுக்கு உயிர் அடிமையாதல் தன்மையையும் ு திருக்கு இது உணர்த்திய பொழுது, தத்துவம் மேற்பட்ட முதல்வண முப்பத்தாறுக்கும் இருதய கமலத்தில் கண்டு அருச்சிப்பது எங்ஙனம் என்று கமலத்தின் இயல்பை வினுவ, இருதய ஆராயப் புகுந்தால் நிலம் முதலான இருபத்து நான்கு தத்து உந்தியினின்றும் வங்களும் தோன்றி எட்டுவிரல் அளவை யுடையதான நாளத்தின் (தண்டின்) வடிவ ். மாகும். வித்தியா தத்துவங்கள் ஏழும் சுத்த வித்தையும் ஆகிய எட்டுத்தத்துவங்களும் எட்டு இதழினது வடிவ மாகும். இத்தத்துவங்களுக்கு மேலான ஈசுரம் சதா சிவம் என்னும் இரண்டு தத்துவங்களும் அறுபத்து நான்கு என்று சொல்லப்படும் கேசரங்களின் வடிவங் சத்திதத்துவம் கேசரங்களுக்குள்ளாகிய பொகுட்டினது (காயினது) வடிவமாகும். சிவதத்துவம் பொகுட்டின்கண் உள்ள ஐம்பத்தொரு வித்துக்களின் வடிவமாகும். ஆதலால் இத்தன்மை புடையதான இருதயகமலத்தில் முப்பத்தாறு தத்துவங் க2ளயும் ஆசனமாகவுடைய சிவனது சத்தி நிலே பெறும். இத்ண அறிந்து திருவஞ்செழுத்தால் அருச் சிப்பாயாக என்று இருதய கமலத்தினது இயல்பை விளக்கி உதாரணத்தால் ஏதுவை வலியுறுத்தருளிஞர் என்க.

## உதாரணம் வருமாறு :

மண்முதல் நாளமலர் வித்தை கலாரூபம் எண்ணிய ஈசர் சதாசிவமும் - நண்ணில் க‰யுருவாம் நாதமாம் சத்தியதன் கண்ணும் நி‰யதிலாம் அச்சிவன்தாள் நேர்.

என்பதாம்.

ì

இதனுல் 'அண்டபிண்டம் அவை சமமாதலால்' அதாவது உலகமும் உடலும் சமமாதலால் புறத்தே காணப்படும் முப்பத்தாறு தத்துவமும் இருதயத்தின் கண்ணே கமல ரூபமாகச் சூக்குமமாய் உண்டு என் பது காட்டி முப்பத்தாறு தத்துவங்களுக்கும் மேற் பட்ட நிலேதான் இருதயகமல ரூபமான நிலே என்பது விளக்கப்பட்டது.

வித்தை என்பதற்கு வித்கியா தத்துவம் என்றும் சுத்தவித்தை என்றும் பொருள் கொண்டுள்ளார். இங்ஙனம் பொருள் கொள்ளுதல் இரட்டுற மொழிதல் என்னும் உத்தியாம். ''மூட்டு மோகினி சுத்தவித்தை மலர் எட்டாய்'' என்னும் சிவஞான சித்தி (சூத். 9. செய். 9) யின்கண் வந்துள்ள மோகினி என்பதற்கு மோகினியின் காரியமாகிய வித்தியா தத்துவம் எனப் பொருள் கொள்ளவேண்டும். இவ்வாறு கொள்ளு

இங்ஙனமன்றி, நிலம் முதலிய முப்பத்தொரு தத் துவங்களும் எட்டுக் கொத்து எனப்படும். இவ்வெட் டுக்கொத்தும் எண்விரல் அளவான நாளவடிவாகும். நாளத்துக்கும் மலருக்கும் நடுவானது கிரந்தி எனப் படும். அசுத்த மாயா தத்துவம் அந்தக் கிரந்தி வடிவ மாகும். சுத்த வித்தையிலுள்ள வாமை முதலிய எட்டும் எட்டிதழ் வடிவாகும் \* என்பர் சிலர். முப்பத்தொரு தத்துவத்திற்கு மேலுள்ள அசுத்த மாயை அதச்(கீழ்ச்) சுதனம் எனவும், சுத்த மாயை ஊர்த்துவச். (மேல்) சதனம் எனவும், ஈசுர தத்துவத்திலுள்ள அனந்தன் முதலிய எட்டும் எட்டிதழ் வடிவம் எனவும், சதாசிவ தத்துவம் ஒன்றும் கேசரவடிவம் எனவும் கொண்டு அதற்குப் பொருந்த உரைப்பர் சிலர்.

உதாரணத்தில் கூறப்பட்ட கலாரூபம் என்றது பஞ்சக‰களே எனக்கொண்டு அது, எவ்விடத்தும் சேர்த்து உரைக்கப்படும் எனக்கொண்டு 'மண் முதல் நாளம் மலர்' என்பதற்கு மண்ணுகிய நிவிர்த்தி கலா ரூபம் நாளம் எனவும், மண்ணே முதலாகவுடைய . மற்றைய இருபத்து மூன்று தத்துவமாகிய பிரதிட்டா கலாரூபம் மலர் எனவும், 'வித்தை எண்ணிய ஈசர் சதாசிவமும் க2ல உருவாம்' என்பதற்கு வித்தியா தத் துவமாகிய வித்தியாகலாருபம் க‰ என்று சொல்லப் படும் அறுபத்துநான்கு கேசரமெனவும், சுத்தவித்தை யோடு கூட்டி எண்ணப்பட்ட ஈசுர தத்துவமும் சதா சிவ தத்துவமுமாகிய சாந்திகலா ரூபம் க‰ என்று சொல்லப்படும் கேசரங்களுக்குள்ளாக இருக்கின் <u>ற</u> 'உரு' என்று சொல்லப்படும் பொகுட்டு (காய்) என வும், 'நாதமாம் சத்தி அதன் கண்ணும்' என்பதற்குச் சிவதத்துவமும் சத்திதத்துவமுமாகிய சாந்தியாதீத கலாரூபம் பொகுட்டின்கண் உள்ள வித்து எனவும் உரைப்பர் சிலர். இங்ஙனம் கூறுவன எல்லாம் ஆகம பேதம் பற்றி எனக்கொள்க. க‰ அறுபத்து நான்கா கும். ஆதலால் இவ்விடத்தில் க‰ என்பதற்கு அறு பத்துநான்கு கேசரங்கள் எனப்பொருள் கொண்டுள் இங்ஙனம் க2ல என்பதற்குக் கேசரம் என்று பொருள் கொள்ளுத‰ ஆகுபெயர் என்பர். ஈசர் என்பதற்கு ஈசுர தத்துவம் என்று பொருள் கொண் டுள்ளார்: இதுவும் ஆகுபெயராகும்.

உலகத்துள்ள கமலம் நாளம் முதலாக மேல் நோக்கித் தோன்றும். இருதயகமலம் அதுபோலத் தோன்ளுது. வித்துமுதலாகக் கீழ்நோக்கித் தோன்றி யுள்ளது. ஆதலால், திப்பிய (தெய்வீக) மலர் என்று கூறப்படும் இருதய கமலத்தில் சிவசத்தி நிஃபெறும். எனவே, சிவன் அச்சத்திக்கு மேலாய் நிற்பன் என் பது பெறப்பட்டது.

இவ்வொன்பதாம் சூத்திரத்தானும், அதி கரணங்களானும் கூறப்பட்டுள்ள பொருள் வருமாறு: மூன்று அதிகரணங்களேயும் இச்சூத்<mark>திரம்</mark> உதாரணவெண்பாக்க2ளயும் உடையது. எட்டாம் சூத்திரத்திலே முதல்வனே குருவாய் வந்து உப தேசித்த உபதேசப் பொருளேச் சிந்திக்கும் முறையில் ஆன்மாவைச் சுத்தி செய்யும் முறையைக் கூறத்தொடங் பசுஞானங்களினுல் முதல்வன் கினர். பாசஞான அறியப்படான் ஆதலால், அவன் திருவடி ஞானத் தாலே அவண அறிய வேண்டும் என்பதும்,பிரபஞ்சத் தைக் கானல் நீர்போல நிஃலயில்லாதது எனக்கண்டு கழித்தால் அத்திருவடிஞானம் விளங்கித் தோன்றும் முதல்வணக் அத்திருவடிஞான த்தால் என்பதும், கண்ட இடத்தும் பழக்கவாச2னயால் மீண்டும் பிரபஞ் சத்தைப் பற்ரு திருத்தற் பொருட்டு முத்தி பஞ்சாக் கரத்தை அறிவாற் கணிக்கவேண்டும் என்பதும் சூத்திரத்தாற் கூறப்பட்ட செய்திகளாம் என்க.

எட்டாம் குத்திரத்திற் கூறியவாறு பாசஞானத் தால் முதல்வன் அறியப்படாளுயினும் பசுஞானத்தால் அறியப்படுவன் என்ருல் என்ன குற்றம் எனச் சிவசம வாத சைவர் கூறுவர். முதல் அதிகரணத்தால் அவரை மறுத்துத் திருவடி ஞானத்தாலே முதல்வண அறிய வேண்டும் என்பதும், பசுத்துவமாகிய சீவபோதம் நீங்கிய இடத்தும் அவனருளால் அன்றித் தன்ண அறிய முடியாது, ஆதலால் ஆன்ம அறிவிற்குப் பதி ஞானமின்றித் தனித்து முதல்வணக் காணும் தன்மை யில்லே என்பதும் கூறப்பட்டன. அவ்வாறு கூறவே அத்திருவடி ஞானத்தைப் பெறுதற்கு என்ன செய்யவேண்டும் என்னும் ஐயத்தை நீக்குதற்பொருட்டு இரண்டாம் அதிகரணத்தால் நிலே யில்லாத பீரபஞ்சத்தை நிலேயில்லாதது எனக்காணின் திருவடிஞானம் விளங்கித்தோன்றும் என்பதும், பீர பஞ்சம் முற்றும் நீங்கிய இடத்துச் சூனியம்போலத் தோன்றினும் அந்தத் தோற்றம் சூனியமன்று ஞான சொரூபமே என்பதும், பீரபஞ்சம் நீங்கிய இடத்துத் தோன்றுவது உயிரன்று என்பதும், பீரபஞ்சம் நீங்கு தற்குச் சிவோகம் பாவணே செய்யவேண்டும் என்பதும்

அவ்வாறு கூறப்படவே, ஆன்மாவைச் செய்வதற்குப் பிரபஞ்சத்தை நீக்கி ஞானக்கண்ணப் பெறுதலேபோதும் அதன்மேலும் ஆன்மசுத்திக்காகச் செய்யவேண்டுவது ஒன்றுமில்2ல என்பாரை நோக்கி **மூன்**ரும் அதிகரணத்தால் ஞானக்கண்‱ப்பெற்ற இடத்தும் பழக்கவாசணயால் விட்ட பிரபஞ்சத்தை மீளப் பற்ருதிருத்தற்பொருட்டு முத்தி பஞ்சாக்கரத்தை அறிவால் தியானிக்கவேண்டும் என்பதும், அப்பஞ் சாக்கரத்தால் இதயத்தில் முதல்வணே அர்ச்சித்தலால் பழுக்கவாசணே நீங்கும் என்பதும், இதயத்தில் தியா னித்தலால் முதல்வணக் காண்டல், சந்திர சூரியரிடத் தில் கிரகணகாலத்தில் இராகு கேதுக்கீளக் காண்டல் போலும் என்பதும், அண்டத்தில் காணப்படும் முப்பத்தாறு தத்துவங்களேயும் பிண்டத்துள் இதயத் தில் தாமரையாகக் கொண்டு அத்தாமரையின்மேல் . சிவபரம்பொருள் வீற்றிருக்கும் என்பதும் கூறப் பட்டன.

